




KONSTITUSI DAN HAK ASASI MANUSIA
Teori dan Tantangan Kontemporer

Penulis:

Amalia Syauket.

Tri Endah Karya Lestiyani.

Anggreany Haryani Putri

Ida Budhiati

Diterbitkan, dicetak, dan didistribusikan oleh  
PT Insight Pustaka Nusa Utama

 Jl. Pare, Tejoagung. Metro Timur. Kota Metro. 
Telp: 085150867290 | 087847074694 

Email: insightpustaka@gmail.com 
Web: www.insightpustaka.com

Anggota IKAPI No. 019/LPU/2025

 Hak Cipta dilindungi oleh undang-undang. Dilarang mengutip atau
 memperbanyak baik sebagian ataupun keseluruhan isi buku dengan

cara apa pun tanpa izin tertulis dari penerbit.

Cetakan I, September 2025

Perancang sampul: Syuhada Creative
Penata letak: Syuhada Creative

ISBN: 978-634-96329-1-1

viii + 142 hlm; 15,5x23 cm.

©September 2025



PRAKATA

Puji syukur penulis panjatkan ke hadirat Tuhan Yang Maha Esa, karena 
atas rahmat dan karunia-Nya buku berjudul “Konstitusi dan Hak Asasi 

Manusia: Teori dan Tantangan Kontemporer” akhirnya dapat diselesaikan. 
Kehadiran buku ini dilatarbelakangi oleh kebutuhan untuk memahami 
lebih mendalam relasi antara konstitusi, hak asasi manusia, dan dinamika 
tantangan yang muncul dalam konteks nasional maupun global.

Hak asasi manusia (HAM) merupakan isu yang senantiasa aktual. Ia 
bukan hanya sekadar wacana moral dan filsafat, tetapi juga menjadi pijakan 
yuridis yang menentukan arah penyelenggaraan negara hukum modern. 
Dalam perjalanan bangsa Indonesia, jaminan HAM telah memperoleh 
ruang konstitusional yang kuat melalui UUD 1945 dan berbagai regu-
lasi turunannya. Namun demikian, implementasinya masih menghadapi 
berbagai kendala, mulai dari diskriminasi, impunitas, hingga tantangan 
baru di era digital.

Buku ini mencoba menghadirkan pembahasan yang utuh, dimulai 
dari fondasi teoritis dan filosofis HAM, kemudian mengurai peran konsti-
tusi sebagai pilar utama, hingga menganalisis praktik serta tantangan 
kontemporer penegakan HAM di Indonesia. Selain itu, buku ini juga 
memberikan perhatian khusus pada isu-isu keadilan sosial, hak kelompok 
rentan, serta perlindungan HAM dalam konteks perkembangan teknologi 
informasi. Pada akhirnya, pembahasan diarahkan pada proyeksi masa 

iii



depan perlindungan HAM di Indonesia, dengan menekankan pentingnya 
transformasi institusional, peran masyarakat sipil, serta integrasi HAM 
dalam pembangunan nasional.

Penulis menyadari bahwa buku ini masih jauh dari sempurna. Oleh 
karena itu, saran dan kritik yang membangun sangat penulis harapkan 
untuk penyempurnaan edisi-edisi berikutnya. Semoga karya sederhana 
ini dapat memberikan kontribusi nyata bagi pengembangan ilmu hukum, 
wacana demokrasi konstitusional, serta penguatan komitmen terhadap 
perlindungan hak asasi manusia di Indonesia.

Akhir kata, penulis menyampaikan terima kasih kepada semua pihak 
yang telah memberikan dukungan, baik secara langsung maupun tidak 
langsung, dalam proses penyusunan buku ini. Semoga buku ini berman-
faat bagi mahasiswa, akademisi, praktisi hukum, pembuat kebijakan, dan 
masyarakat luas yang memiliki perhatian terhadap isu konstitusi dan hak 
asasi manusia.

Jakarta,    September 2025

Amalia Syauket.

Tri Endah Karya Lestiyani.

Anggreany Haryani Putri

Ida Budhiati

iv



DAFTAR ISI

Prakata........................................................................................................... iii
Daftar Isi......................................................................................................... v

BAB I
FONDASI TEORITIS DAN FILOSOFIS HAK ASASI 
MANUSIA....................................................................................1

Hak Asasi Manusia sebagai Hak Kodrati dan Universal.................. 2
Perkembangan Teori HAM.................................................................. 6
Tiga Generasi HAM dan Evolusinya dalam Wacana Global......... 14

BAB II
KONSTITUSI SEBAGAI PILAR HAK ASASI MANUSIA........23

Peran UUD 1945 sebagai Jaminan Konstitusional HAM............... 24
Transformasi Hukum HAM melalui Amandemen Konstitusi...... 30
Konstitusionalisme sebagai Batas Kekuasaan demi HAM............. 35

v



BAB III
HAK ASASI MANUSIA DALAM PRAKTIK 
NASIONAL DAN GLOBAL.......................................................41

Jaminan HAM dalam Undang-Undang No. 39/1999  
dan UU No. 26/2000............................................................................ 42
Peran Lembaga Nasional dan Internasional dalam 
Penegakan HAM.................................................................................. 51

BAB IV
TANTANGAN KONTEMPORER PENEGAKAN HAM 
DI INDONESIA..........................................................................57

Diskriminasi Rasial, Gender, dan Minoritas Agama...................... 58
Politik Hukum dan Impunitas terhad Gap Pelanggaran 
HAM Berat........................................................................................... 63
Strategi Penegakan Hukum Progresif Berbasis Hak Asasi............. 68

BAB V
HAM DAN KEADILAN SOSIAL DALAM  
NEGARA HUKUM.....................................................................73

Keadilan Sosial sebagai Hak Konstitusional Rakyat....................... 74
Hukum sebagai Instrumen Keadilan Sosial..................................... 77
Distribusi Kekuasaan dan Sumber Daya sebagai  
Pemenuhan HAM................................................................................ 82
Distribusi Kekuasaan dan Sumber Daya sebagai  
Pemenuhan HAM................................................................................ 86

vi



BAB VI
HAK-HAK KELOMPOK RENTAN DAN MARGINAL...............93

Perempuan dan Anak dalam Sistem Hukum HAM Nasional 
dan Internasional................................................................................. 94
Masyarakat Adat, Difabel, dan Kelompok Minoritas................... 100
Afirmasi Positif dan Peran Negara dalam Perlindungan 
Kelompok Rentan.............................................................................. 104

BAB VII
PERLINDUNGAN HAM DALAM ERA DIGITAL: 
KEBEBASAN VS REGULASI.................................................. 111

Ancaman terhadap Privasi dan Kebebasan Berekspresi............... 112
Disinformasi, Sensor, dan Hak Atas Informasi.............................. 116
Solusi Hukum dan Keseimbangan antara  
Inovasi Teknologi dan HAM............................................................ 120

BAB VIII
ARAH MASA DEPAN PERLINDUNGAN HAM  
DI INDONESIA........................................................................ 125

Transformasi Institusional dan Regulasi Menuju Sistem 
HAM Progresif................................................................................... 126
Peran Masyarakat Sipil dan Advokasi HAM.................................. 129

Daftar Pustaka........................................................................................... 133
Profil Penulis.............................................................................................. 139

vii





BAB I
FONDASI TEORITIS DAN FILOSOFIS  

HAK ASASI MANUSIA



Hak Asasi Manusia sebagai Hak Kodrati dan Universal
Konsep hak asasi manusia (HAM) sebagai sesuatu yang melekat pada diri 
setiap orang dan berlaku secara universal tidak lahir semata dari keputusan 
politik atau gagasan besar. Sebaliknya, HAM tumbuh dari proses pemi-
kiran panjang dalam sejarah tentang hakikat manusia, martabatnya yang 
tak tergantikan, dan standar kehidupan yang layak. Pencarian ini telah 
berlangsung selama berabad-abad, jauh sebelum HAM diformalkan secara 
modern, dan tercermin dalam berbagai tradisi pemikiran yang mencoba 
menjawab pertanyaan mendasar tentang nilai manusia. Contohnya dapat 
ditemukan dalam filsafat Stoik kuno yang memandang semua manusia 
setara karena memiliki akal budi, serta dalam ajaran agama-agama yang 
menekankan kesucian setiap individu. 

Dalam tradisi pemikiran modern, suatu kerangka teoretis yang amat 
berpengaruh telah diletakkan oleh John Locke, khususnya dalam karya-
nya Two Treatises of Government, di mana pendekatan yang diambil tidak 
bermula dari kerangka hukum kenegaraan, melainkan dari investigasi 
fundamental atas hak-hak yang inheren pada diri manusia, bahkan sebelum 
entitas negara itu terbentuk (Al-Hajin, 2025, p. 515). Hal ini menempatkan 
otoritas moral hak di atas kekuasaan politik, mengimplikasikan bahwa 
hak-hak tertentu bukan diberikan oleh pemerintah, melainkan dimiliki 
oleh individu secara alamiah. Menurut Locke, keadaan alamiah (state of 
nature) adalah kondisi di mana tidak ada otoritas politik yang lebih tinggi, 
namun hal ini tidak berarti bahwa manusia hidup tanpa aturan atau dalam 
kekacauan, sebaliknya, kondisi tersebut diatur oleh Hukum Alam yang 
dapat dipahami melalui akal budi manusia, yang menjadi fondasi bagi 
hak-hak kodrati manusia yang tidak bisa diganggu gugat, termasuk hak 
atas hidup, kebebasan, dan kepemilikan (property), di mana hak-hak ini 
dianggap sebagai prasyarat fundamental bagi individu untuk bisa berfungsi 
dan berkembang secara mandiri. 

Hak atas kepemilikan, menurut Locke, menjadi sah ketika individu 
mencampurkan kerja (labor) mereka dengan alam, sehingga mencipta-
kan kedaulatan atas hasil jerih payah mereka sendiri,(Hartogh, 1990, p. 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia2



665) sebuah gagasan yang menjadi landasan bagi banyak sistem ekonomi 
modern, dan oleh karena hak-hak ini melekat erat pada esensi manusia 
sebagai makhluk yang rasional dan bertanggung jawab, tidak ada satu pun 
entitas eksternal yang dapat memberikan atau mencabutnya. Pembentukan 
negara atau pemerintahan dipandang bukan sebagai tindakan penciptaan 
hak, melainkan sebagai mekanisme kontraktual yang berfungsi untuk 
menjamin dan melindungi hak-hak tersebut dari potensi pelanggaran 
oleh individu atau kekuasaan yang sewenang-wenang dengan tujuan 
utama melestarikan dan memperkuat perlindungan atas hak-hak kodrati 
yang telah ada sebelumnya, menciptakan sebuah kontrak sosial di mana 
individu menyerahkan sebagian kecil kebebasan mereka demi jaminan 
keamanan yang lebih besar.

Sebagai kelanjutan logis, konsep hak bawaan lahir ini selanjutnya 
menemukan justifikasi moral yang lebih kokoh dalam gagasan hukum 
alam, seperti yang dikemukakan oleh Thomas Aquinas, seorang tokoh 
utama dalam tradisi skolastisisme, yang berpendapat bahwa hukum 
alam merupakan manifestasi dari akal ilahi atau kehendak Tuhan, yang 
secara universal berlaku dan dapat dipahami oleh akal manusia, di mana 
dalam pandangannya, hukum ini menjadi prinsip etis yang tidak tertulis, 
yang memandu perilaku manusia menuju kebaikan dan kebajikan, serta 
berfungsi sebagai sumber otoritas bagi hukum positif (lex humana) yang 
diciptakan oleh manusia. 

Namun, suatu pendekatan yang berbeda dan sangat signifikan datang 
dari Hugo Grotius, yang kerap dianggap sebagai peletak dasar hukum 
internasional modern, di mana Grotius berargumen bahwa hukum alam 
adalah suatu sistem rasional yang bersifat otonom, yang akan tetap valid 
dan mengikat bahkan dalam situasi hipotetis di mana Tuhan tidak ada (etsi 
Deus non daretur), (Aulia Rahmat, 2019, p. 435) sebuah pandangan yang 
menggeser landasan moral dari teologi ke rasionalitas, menempatkan akal 
budi manusia sebagai fondasi utama yang memungkinkan individu untuk 
membedakan antara yang adil dan tidak adil. Meskipun berasal dari dua 
perspektif yang berbeda—satu berakar pada teologi dan yang lain pada 

Fondasi Teoritis dan Filosofis Hak Asasi Manusi 3



rasionalisme sekuler—benang merah yang muncul dari kedua pemikiran 
ini bersifat krusial, yakni adanya suatu prinsip moral yang objektif dan 
universal yang melampaui sistem dan institusi buatan manusia. 

Prinsip ini memberikan landasan filosofis bagi keberadaan hak-hak 
yang inheren pada manusia dan tidak dapat dinegosiasikan, serta berfungsi 
sebagai tolok ukur untuk mengevaluasi legitimasi setiap hukum positif 
yang dibuat oleh negara, dan di sinilah, pada persimpangan antara akal 
dan moral, hak asasi manusia berpijak dan memperoleh bobotnya yang 
transenden. Setelah kehancuran masif akibat Perang Dunia II dan genosida 
yang menewaskan jutaan jiwa, kesadaran global untuk membangun fondasi 
normatif yang baru menjadi sangat kuat, sehingga Deklarasi Universal 
Hak Asasi Manusia (DUHAM), yang diproklamirkan pada tahun 1948, 
menjadi titik temu berbagai pandangan moral, agama, dan politik, dan 
DUHAM secara tegas menyatakan bahwa setiap manusia, tanpa terkecu-
ali, memiliki hak atas kehidupan, kebebasan, dan perlindungan yang adil. 
(Humberto Cantu Rivera, 2023, p. 51) Sejak itu, hak-hak tersebut tidak 
lagi dianggap sebagai yurisdiksi internal suatu negara, melainkan menjadi 
bagian dari martabat universal yang harus dihormati oleh semua pihak, di 
mana deklarasi ini juga menandai momen historis krusial karena untuk 
pertama kalinya sebuah dokumen global secara eksplisit mengakui bahwa 
setiap individu memiliki hak yang sama, tanpa memandang asal-usul atau 
latar belakangnya.

Meskipun DUHAM tidak memiliki kekuatan hukum yang mengikat 
seperti perjanjian, dampaknya sangat signifikan, karena banyak negara 
mengintegrasikan prinsip-prinsipnya ke dalam konstitusi dan Undang-
Undangnasional mereka, dan deklarasi ini juga menjadi basis bagi berba-
gai instrumen hukum internasional yang mengikat, seperti Konvensi 
Internasional tentang Hak-Hak Sipil dan Politik (ICCPR) dan Konvensi 
Internasional tentang Hak-Hak Ekonomi, Sosial, dan Budaya (ICESCR), 
yang secara kolektif membentuk Piagam Hak Asasi Manusia Internasional, 
yang berfungsi sebagai cetak biru etis yang membimbing perlakuan 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia4



terhadap setiap individu di seluruh dunia, dan menjembatani jurang antara 
idealisme hak asasi manusia dan upaya konkret untuk mewujudkannya.

Namun demikian, terdapat pandangan yang meragukan relevansi 
universal konsep HAM ini, terutama di beberapa masyarakat komunal, 
seperti di Asia atau Afrika, di mana hubungan antara individu dan komu-
nitas dianggap tidak dapat dipisahkan, dan prioritas utama bukanlah pada 
hak individu, melainkan pada keseimbangan, harmoni, dan tanggung jawab 
sosial, di mana hak individu sering kali dipahami sebagai konsekuensi dari 
perannya di dalam masyarakat, bukan sebagai atribut yang melekat sejak 
lahir, dengan contohnya adalah banyak budaya di Asia menekankan pada 
konsep tanggung jawab kolektif, di mana seorang individu sering kali 
diharapkan untuk mengutamakan kepentingan keluarga atau komunitas di 
atas kepentingan pribadinya, sehingga gagasan “hak individu” yang absolut 
dapat dianggap asing atau bahkan berpotensi mengganggu stabilitas sosial. 

Lebih lanjut, kritik terhadap universalisme juga mempertanyakan jenis 
“manusia” yang dijadikan acuan, karena Costas Douzinas mencatat bahwa 
manusia dalam DUHAM adalah sosok abstrak, tidak terikat oleh sejarah, 
budaya, warna kulit, atau kelas sosial, dan ia seolah-olah netral, namun pada 
kenyataannya, konsep ini lebih dekat dengan pengalaman negara-negara 
Barat, sehingga ketika nilai-nilai ini diterapkan di tempat lain, sering kali 
muncul ketegangan karena realitas lokal tidak mendapatkan ruang yang 
layak. Pandangan yang mempertanyakan universalisme tidak serta-merta 
menolak HAM, karena yang mereka persoalkan adalah bagaimana nilai-
nilai ini dihidupkan dalam berbagai konteks, seperti yang ditulis, bahwa hak 
asasi tidak bisa dipahami hanya dari sisi legal-formal, tetapi harus ditopang 
oleh kesadaran moral dan sosial, karena hak tidak akan berarti jika tidak 
diakui dalam praktik sehari-hari, dan karena itu dibutuhkan pembiasaan 
dalam tindakan serta keputusan bersama, di mana di Indonesia, Pancasila 
memberikan fondasi yang khas, dengan manusia tidak hanya dipandang 
sebagai individu dengan hak, tetapi juga sebagai makhluk sosial dengan 
tanggung jawab, dan kebebasan tidak berarti meniadakan batas, melain-
kan memastikan bahwa orang lain juga bisa hidup dalam kebebasan yang 

Fondasi Teoritis dan Filosofis Hak Asasi Manusi 5



sama, dan dalam model ini, negara bukan hanya penjamin hak, tetapi 
juga pengatur keseimbangan agar tidak terjadi dominasi atau pengabaian 
terhadap kaum yang lemah.

James Nickel menawarkan pendekatan yang lebih praktis untuk menje-
laskan validitas suatu hak, di mana ia menyebutkan empat unsur: siapa 
pemilik hak, jenis kebebasan atau manfaatnya, siapa yang berkewajiban 
memenuhinya, dan seberapa penting hak tersebut dalam struktur moral 
masyarakat, dan melalui pendekatan ini, hak menjadi sesuatu yang bisa 
diuji dalam kenyataan, bukan hanya diyakini secara abstrak. Jika hak asasi 
manusia ingin dipertahankan sebagai nilai yang hidup, ia harus bersedia 
diuji, dipertanyakan, dan disesuaikan tanpa kehilangan esensi dasarnya: 
penghormatan terhadap manusia, karena hak tidak cukup menjadi ideal 
yang dipamerkan, tetapi harus menjadi bagian dari cara hidup, dan bukan 
sebagai warisan yang tak boleh disentuh, melainkan sebagai kompas yang 
terus diperiksa agar tidak melenceng dari tujuan semula: mengakui manu-
sia sebagai makhluk yang layak dihormati.

Perkembangan Teori HAM
Perkembangan teori hak asasi manusia adalah cerminan dari evolusi pemi-
kiran manusia tentang keadilan dan martabat. Proses ini bukanlah perja-
lanan yang mulus, melainkan serangkaian perdebatan yang intens antara 
konsep kekuasaan dan moralitas, serta antara tuntutan kolektif dan hak 
individu. Sebelum diatur secara formal dalam Undang-Undangnasional 
dan perjanjian internasional, gagasan tentang HAM telah berakar kuat 
dalam tradisi filsafat. Filsafat ini berupaya menjawab pertanyaan-per-
tanyaan mendasar tentang esensi kemanusiaan dan hak-hak dasar yang 
melekat pada setiap individu yang tidak bisa dicabut. Dari sinilah muncul 
pemahaman bahwa martabat manusia bersifat melekat (inherent), bukan 
sesuatu yang diberikan oleh negara atau penguasa.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia6



Teori Hukum Alam (Natural Law Theory)

Teori Hukum Alam (Natural Law Theory) merupakan salah satu landasan 
filosofis terawal dalam diskursus hak asasi manusia. Teori ini didasarkan 
pada premis bahwa seperangkat prinsip moral dan etika universal secara 
intrinsik termaktub dalam kodrat manusia. Prinsip-prinsip ini, yang diang-
gap sebagai “hukum alam,” memiliki karakter mutlak dan eksis terlepas 
dari keberadaan hukum positif yang diundangkan oleh negara atau otoritas 
manusia (Pustorino, 2023, p. 15). Oleh karena itu, dalam perspektif ini, hak 
asasi manusia tidak dianggap sebagai anugerah negara, melainkan sebagai 
hak dasar yang bersifat pra-legal dan melekat sejak kelahiran.

Guna memaparkan konsepsi tersebut, sebuah analogi dapat diajukan. 
Di satu sisi, “hukum positif ” dapat diibaratkan sebagai regulasi lalu lintas 
yang ditetapkan oleh pemerintah-misalnya, kewajiban untuk berhenti 
di lampu merah-yang bersifat konvensional dan dapat direvisi. Aturan 
semacam ini, yang mencakup kode pidana, Undang-Undangpajak, atau 
kebijakan pemilu, memiliki otoritas hanya karena ditegakkan oleh keku-
asaan negara. Konsekuensinya, hukum positif dapat diubah atau bahkan 
dicabut seiring dengan pergeseran waktu dan kondisi politik. Di sisi lain, 
“hukum alam” adalah prinsip-prinsip universal yang lebih mendasar, 
seperti dorongan asasi untuk kelangsungan hidup atau tuntutan akan 
keadilan fundamental. Prinsip-prinsip ini eksis dan berlaku secara univer-
sal, tanpa memerlukan kodifikasi legislatif oleh manusia, layaknya hukum 
gravitasi. Dalam konteks HAM, Teori Hukum Alam berargumentasi bahwa 
prinsip-prinsip moral universal-termasuk larangan untuk membunuh, 
menyiksa, atau memperbudak-merupakan hak-hak yang diperdebatkan 
secara fundamental karena esensi kemanusiaan itu sendiri. Sebagai ilustrasi, 
ketika suatu hukum positif mengizinkan praktik perbudakan, Teori Hukum 
Alam akan mengklaim bahwa hukum tersebut secara inheren tidak adil 
dan tidak sah, sebab bertentangan dengan prinsip moral universal tentang 
kebebasan dan martabat yang melekat pada setiap individu. Dengan demi-
kian, hukum alam berfungsi sebagai tolok ukur moral yang digunakan 
untuk mengevaluasi dan mengkritik keabsahan hukum positif.

Fondasi Teoritis dan Filosofis Hak Asasi Manusi 7



Konsepsi ini memiliki akar historis yang kuat yang dapat ditelusuri 
kembali ke peradaban filsafat Yunani Kuno. Aristoteles, sebagai salah satu 
progenitor pemikiran tersebut, mengemukakan bahwa manusia adalah 
makhluk rasional yang secara inheren ditujukan pada kebaikan dan 
keadilan. Dalam Nicomachean Ethics, ia menguraikan gagasan tentang 
adanya tatanan moral alamiah yang bersifat objektif, yang berdiri di luar 
kehendak politik atau norma budaya. Pandangan ini menjadi bibit bagi 
pemikiran Hukum Alam, yang kemudian secara signifikan memengaruhi 
doktrin tentang hak-hak alamiah yang tak terpisahkan dari eksistensi 
manusia (Burns, 2011, p. 150). Dengan demikian, teori ini menegaskan 
bahwa legitimasi yurisprudensi dan kebijakan pemerintah seyogianya 
senantiasa selaras dengan prinsip-prinsip moral universal yang superior ini.

Teori Universalisme (Universalist Theory)

Universalisme berpandangan bahwa ada standar moral yang berlaku 
secara universal dan melampaui batas-batas budaya atau negara. Teori ini 
berargumen bahwa hak-hak tertentu melekat pada setiap individu karena ia 
adalah manusia, bukan karena identitas spesifiknya sebagai warga negara, 
anggota komunitas, atau pemeluk agama. Landasan pemikiran ini sangat 
dipengaruhi oleh doktrin hak-hak alamiah yang berpendapat bahwa hak 
fundamental seperti hak atas hidup, kebebasan, dan kepemilikan tidak 
dapat dicabut oleh entitas negara (Belardo Mega Jaya & Muhammad Rusli 
Arafat, 2017, p. 57) . Oleh karena itu, negara memiliki kewajiban utama 
untuk melindungi hak-hak ini, bukan untuk memberikannya. Landasan 
filosofis ini tidak hanya didukung oleh pemikiran individualisme liberal 
yang mengagungkan kebebasan, tetapi juga oleh gagasan bahwa marta-
bat manusia itu sendiri adalah nilai absolut yang harus dipertahankan. 
Universalism menegaskan bahwa pelanggaran hak asasi manusia, di mana 
pun itu terjadi, adalah masalah yang menjadi perhatian seluruh umat 
manusia, bukan sekadar urusan internal suatu negara. Konsep ini menan-
tang pandangan tradisional tentang kedaulatan negara yang mutlak, dengan 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia8



menegaskan bahwa kedaulatan tersebut memiliki batasan moral yang harus 
tunduk pada norma-norma hak asasi manusia.

Meskipun Universalism memiliki akar pada Teori Hukum Alam yang 
sudah ada sejak zaman kuno, keduanya memiliki perbedaan yang signi-
fikan. Teori Hukum Alam lebih menekankan pada keberadaan hukum 
yang bersifat trasendental (bersumber dari Tuhan atau akal semesta), yang 
menjadi dasar moralitas bagi manusia. Asal mula hak dalam pandangan 
ini bersifat metafisik. Sementara itu, Universalism modern lebih berfokus 
pada aplikasi praktis dari prinsip-prinsip hak asasi manusia dalam kerangka 
hukum internasional. Dengan kata lain, jika Teori Hukum Alam adalah 
landasan filosofis, Universalism adalah upaya untuk menerjemahkan 
landasan tersebut menjadi norma-norma yang dapat disepakati secara 
global. Universalism bergerak dari ranah filosofis ke ranah hukum dan 
politik praktis, mencoba untuk mengikat negara-negara dalam sebuah 
perjanjian yang dapat ditegakkan.

Tokoh-tokoh seperti Eleanor Roosevelt dan para perancang Deklarasi 
Universal Hak Asasi Manusia (DUHAM) tahun 1948 dapat dianggap 
sebagai pendorong utama Universalism dalam konteks modern. DUHAM 
adalah hasil dari upaya kolektif yang melibatkan perwakilan dari berbagai 
negara dan latar belakang budaya. Dengan demikian, dokumen ini bukan-
lah monopoli ide Barat, melainkan cerminan dari negosiasi dan kompromi 
lintas budaya. Eleanor Roosevelt, sebagai ketua komite penyusun DUHAM, 
memainkan peran sentral dalam memastikan bahwa dokumen ini mencer-
minkan spektrum pandangan yang luas, tidak hanya dari peradaban Barat. 
Setelah Perang Dunia II, muncul kesadaran global akan perlunya kerangka 
hukum yang universal untuk mencegah kekejaman massal seperti yang 
terjadi dalam Holocaust. 

Reaksi terhadap tragedi tersebut mendorong lahirnya Deklarasi 
Universal Hak Asasi Manusia (DUHAM) pada tahun 1948. Dokumen ini 
menjadi titik temu bagi berbagai tradisi hukum, filsafat moral, dan sistem 
sosial, sekaligus representasi dari harapan kolektif manusia untuk memas-
tikan tragedi serupa tidak terulang. Dengan demikian, DUHAM menjadi 

Fondasi Teoritis dan Filosofis Hak Asasi Manusi 9



perwujudan nyata dari semangat universalisme, di mana hak asasi manusia 
diakui sebagai norma moral global yang harus dijunjung tinggi oleh semua 
bangsa. Dokumen ini juga menunjukkan pergeseran penting: dari sekadar 
hak-hak sipil dan politik (sering disebut sebagai hak generasi pertama) 
ke pengakuan akan hak-hak ekonomi, sosial, dan budaya (hak generasi 
kedua). Hal ini menunjukkan universalisme tidak statis, melainkan terus 
berkembang seiring dengan pemahaman kolektif umat manusia tentang 
apa yang dibutuhkan untuk mencapai martabat penuh.

Teori Relativisme Budaya (Cultural Relativism Theory)

Meskipun universalisme memegang peran sentral dalam pembentukan 
hukum HAM internasional, gagasan ini tidak luput dari tantangan. Seiring 
berjalannya waktu, muncul pertanyaan kritis yang menggugat fondasi 
universalitas: apakah hak-hak ini benar-benar berlaku di mana saja, atau 
justru mencerminkan dominasi nilai-nilai budaya tertentu? Dari kete-
gangan inilah, teori relativisme budaya lahir sebagai sebuah kritik dan 
koreksi.

Teori ini berargumen bahwa pemahaman mengenai hak dan morali-
tas tidak dapat dipisahkan dari konteks budaya, sejarah, dan sosial suatu 
masyarakat. Relativisme berangkat dari pengakuan bahwa kebudayaan 
membentuk cara pandang manusia terhadap dunia, termasuk tentang 
apa yang dianggap adil atau benar (Sylvia Dwi Andini, 2022, p. 333). Oleh 
karena itu, standar hak asasi manusia yang dianggap universal oleh satu 
kelompok masyarakat bisa jadi dianggap tidak relevan atau bahkan berten-
tangan dengan nilai-nilai fundamental di masyarakat lain.

Contoh nyata dari ketegangan ini terlihat dalam perdebatan global 
yang dipicu oleh negara-negara di Asia, Afrika, dan dunia Islam. Mereka 
sering kali menolak pendekatan universal yang datang dari Barat, dengan 
alasan bahwa nilai-nilai tersebut terlalu individualistis dan mengabaikan 
nilai-nilai komunitarian, seperti harmoni sosial, stabilitas, dan kewajiban 
individu terhadap keluarga atau negara. Konferensi HAM di Wina tahun 
1993 menjadi panggung besar bagi ketegangan ini, di mana Deklarasi 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia10



Bangkok yang digagas oleh negara-negara Asia menegaskan pentingnya 
kedaulatan nasional dan non-intervensi sebagai prasyarat bagi promosi 
hak asasi manusia.

Figur politik seperti Lee Kwan Yew dari Singapura dan Mahathir 
Mohamad dari Malaysia menjadi dua tokoh penting yang menyuarakan 
perlunya “nilai-nilai Asia” (Asian values). Bagi mereka, stabilitas, pemba-
ngunan ekonomi, dan tanggung jawab sosial lebih utama ketimbang kebe-
basan individu yang terlalu liberal, yang mereka anggap dapat merusak 
tatanan sosial. Dalam kerangka pemikiran ini, hak kebebasan berekspresi 
atau hak politik tidak dilihat sebagai hak yang berdiri sendiri, tetapi seba-
gai bagian dari harmoni sosial yang harus dijaga. Oleh karena itu, negara 
memiliki peran yang lebih besar dalam mengatur kehidupan sosial demi 
kepentingan kolektif, menempatkan negara, bukan individu, sebagai titik 
berat dalam relasi sosial.

Relativisme budaya bukan sekadar dalih untuk menolak standar global, 
tetapi juga upaya untuk menegaskan bahwa moralitas tidak bisa dilepas-
kan dari konteks. Namun, relativisme pun tidak bebas dari kritik yang 
signifikan. Banyak yang melihat bahwa relativisme sering dijadikan alat 
oleh elite politik untuk mempertahankan status quo dan menutup ruang 
kritik. Ketika hak-hak perempuan, minoritas, atau oposisi dibatasi atas 
nama budaya, pertanyaannya kembali ke hal yang paling mendasar: siapa 
yang menentukan nilai budaya itu, dan untuk kepentingan siapa? Kritik 
ini menyoroti risiko relativisme, yaitu potensi pembenarannya terhadap 
praktik-praktik opresif yang bertentangan dengan martabat manusia, 
seperti pemotongan kelamin perempuan (female genital mutilation), perka-
winan paksa, atau diskriminasi rasial, dengan dalih tradisi. Dengan kata 
lain, jika setiap budaya memiliki moralitasnya sendiri yang tidak dapat 
dinilai dari luar, maka tidak ada dasar untuk mengutuk kekejaman yang 
terjadi di dalamnya. Hal inilah yang menjadi inti dari pertentangan antara 
universalisme dan relativisme.

Fondasi Teoritis dan Filosofis Hak Asasi Manusi 11



Teori Pluralisme Normatif dan Pendekatan Transformatif

Dalam menghadapi ketegangan antara universalisme dan relativisme, 
para pemikir HAM terus mencari jalan tengah. Muncul pendekatan yang 
berusaha merangkul perbedaan budaya sambil tetap berpegang pada prin-
sip-prinsip dasar kemanusiaan. Dua pendekatan penting tersebut adalah 
pluralisme normatif dan pendekatan transformatif, yang menawarkan cara 
baru untuk memahami dan menerapkan HAM di dunia yang kompleks.

Dalam upaya menyatukan pandangan yang berbeda ini, beberapa 
pemikir mengusung pluralisme normatif. Gagasan utamanya adalah: 
meskipun cara pandang moral bisa bermacam-macam, ada beberapa 
kesamaan mendasar yang bisa disepakati bersama. Mereka percaya bahwa 
martabat manusia adalah pondasi universal yang tidak bisa diperdebatkan 
(Aulia Diana Devi & Seka Andrean, 2021, p. 41) . Martabat ini bukanlah 
konsep abstrak, melainkan sebuah realitas yang diakui secara luas sebagai 
nilai dasar yang melekat pada setiap individu, terlepas dari latar bela-
kangnya. Hak untuk tidak disiksa, hak untuk hidup, dan hak untuk tidak 
diperbudak diakui secara luas di hampir semua budaya dan agama. Pijakan 
universal ini menjadi landasan yang kuat untuk menolak praktik-praktik 
yang merendahkan kemanusiaan, bahkan jika praktik tersebut dibenar-
kan oleh tradisi. Dengan demikian, pluralisme normatif memungkinkan 
kita untuk menghargai keberagaman budaya tanpa harus membenarkan 
praktik-praktik yang secara fundamental bertentangan dengan martabat 
manusia.

Profesor hukum terkenal, Bertrand Ramcharan, pernah mengajukan 
pertanyaan sederhana namun mendalam untuk menemukan kesamaan 
ini: “Siapa yang mau mati daripada hidup? Siapa yang ingin diperbu-
dak daripada bebas? Siapa yang rela disiksa?” Pertanyaan-pertanyaan ini 
menjadi dasar bahwa ada nilai-nilai universal yang ada karena menjawab 
kebutuhan paling dasar setiap manusia (Rhona K.M Smith, 2005, p. 24). 
Secara praktis, kesepakatan global telah terbentuk, di mana hampir semua 
negara sepakat bahwa genosida, perbudakan, dan kejahatan terhadap 
kemanusiaan adalah pelanggaran berat HAM. Meskipun cara penerapan 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia12



hak lain bisa berbeda, kesepakatan dasar ini membuka ruang untuk dialog 
yang baik antar-budaya.

Pendekatan ini juga membantu menjembatani celah antara tradisi yang 
menghargai kolektivitas dan tradisi yang mengutamakan individualisme. 
Pluralisme normatif tidak menuntut semua budaya mengadopsi model 
liberal Barat secara total. Sebaliknya, ia mendorong setiap masyarakat 
untuk mencari cara yang relevan dengan budaya mereka sendiri dalam 
menghormati dan melindungi martabat manusia. Dengan begitu, hak 
asasi manusia tidak lagi dianggap sebagai sesuatu yang datang dari luar, 
melainkan sebagai sebuah nilai yang dapat ditemukan dan diwujudkan dari 
dalam setiap budaya, meskipun dengan cara yang berbeda-beda.

Selain itu, ada juga pendekatan transformatif. Pendekatan ini melihat 
HAM bukan hanya sebagai hak yang pasif. Sebaliknya, HAM dipan-
dang sebagai alat untuk mengubah hubungan kekuasaan yang tidak adil. 
Tujuannya adalah untuk memberdayakan kelompok-kelompok yang 
lemah dan menciptakan tatanan sosial yang lebih adil. Dengan cara ini, 
HAM menjadi alat untuk perubahan mendasar, bukan sekadar pelindung 
keadaan yang sudah ada.

Teori-teori ini tidak berhenti di ruang akademik. Mereka hadir dalam 
kehidupan sehari-hari, dalam kebijakan publik, dalam perdebatan di parle-
men, di pengadilan, dan bahkan di media sosial. Hak atas pendidikan, hak 
atas pekerjaan, hak atas kebebasan berekspresi-semuanya diuji di tengah 
ketegangan antara idealisme dan realitas, antara cita-cita global dan kebu-
tuhan lokal. Yang menarik, perkembangan teori HAM juga memunculkan 
kebutuhan untuk memahami sejarah dan politik secara lebih jernih. Tidak 
ada penerapan hak tanpa pemahaman tentang kekuasaan. Hak-hak tidak 
jatuh dari langit; ia harus diperjuangkan, dinegosiasikan, dan diinterna-
lisasi. Dalam proses itu, teori menjadi peta, bukan kompas. Ia membantu 
menjelaskan arah, tetapi tidak bisa menggantikan langkah konkret yang 
harus diambil. 

Jika kita mengikuti alur perkembangan teori HAM dari Locke hingga 
perdebatan tentang relativisme budaya, kita akan menemukan bahwa tidak 

Fondasi Teoritis dan Filosofis Hak Asasi Manusi 13



ada satu teori pun yang bisa menjawab semua persoalan. Yang ada adalah 
medan diskusi yang terus bergeser, yang dipenuhi ketegangan, tetapi 
juga kemungkinan. Martabat manusia tetap menjadi pusat dari semua 
percakapan ini. Ia bukan konsep yang statis, tetapi medan tafsir yang 
terus bergerak. Di satu sisi, ia memberi dasar normatif bagi universalisme. 
Di sisi lain, ia membuka ruang bagi ekspresi nilai yang berbeda-beda, 
tergantung pada sejarah, budaya, dan pengalaman kolektif masyarakat. 
Perkembangan teori hak asasi manusia, dengan segala kompleksitasnya, 
adalah cermin dari dunia yang mencoba menyatukan keberagaman dalam 
kerangka yang bermartabat. Bukan untuk menyeragamkan, tetapi untuk 
saling mendengarkan. Bukan untuk mengalahkan, tetapi untuk memahami. 
Dalam dunia yang terus berubah, teori HAM menjadi pengingat bahwa 
nilai-nilai kemanusiaan tetap harus diperjuangkan, didialogkan, dan dijaga 
agar tidak kehilangan maknanya.

Tiga Generasi HAM dan Evolusinya dalam Wacana 
Global
Tiga generasi hak asasi manusia (HAM) tidak muncul secara instan, mela-
inkan berkembang secara bertahap seiring dengan pergulatan sejarah yang 
panjang dan penuh dinamika. Evolusi ini mencerminkan respons berke-
lanjutan terhadap kebutuhan sosial, politik, dan ekonomi yang berbeda di 
setiap era. Ia merupakan bukti dari kematangan kesadaran manusia yang 
terus meningkat tentang harkat dan martabat individu, serta pengakuan 
bahwa martabat tersebut tidak hanya berdiri sendiri, tetapi juga terjalin 
dengan kondisi masyarakat yang lebih luas.

Perjalanan ini dapat diibaratkan seperti sebuah bangunan yang terus 
bertambah lapisannya, di mana setiap generasi hak tidak meniadakan 
fondasi sebelumnya, melainkan memperluas dan memperkuatnya. Dari era 
yang didominasi oleh monarki absolut dan kolonialisme, hingga era indus-
trialisasi dan globalisasi, setiap gelombang pemikiran HAM membawa 
perspektif unik mengenai hak-hak esensial yang harus dilindungi. Evolusi 
ini menunjukkan pergeseran fokus dari sekadar membatasi kekuasaan 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia14



negara, menuju tuntutan akan peran aktif negara, hingga akhirnya peng-
akuan terhadap saling ketergantungan global dalam memenuhi hak-hak 
kolektif.

Generasi Pertama: Hak Sipil dan Politik

Hak generasi pertama berfokus pada upaya pembebasan individu dari 
penindasan kekuasaan absolut. Gagasan ini muncul sebagai respons terha-
dap Revolusi Amerika (1776) dan Revolusi Prancis (1789), yang tidak hanya 
mengincar pergantian kekuasaan, melainkan juga menuntut restrukturisasi 
total hubungan antara penguasa dan yang dikuasai. Dokumen-dokumen 
historis penting, seperti Declaration of Independence di Amerika dan 
Déclaration des droits de l’homme et du citoyen di Prancis, secara eksplisit 
menyatakan bahwa setiap manusia memiliki hak yang tidak dapat dicabut 
(unalienable rights) (Prof. Dr. Nurliah Nurdin, S.Sos, MA & Astika Ummy 
Athahira, S.STP, M.Si, 2022, p. 19) . Tuntutan akan kebebasan individu, 
seperti hak untuk hidup, berpendapat, dan beragama, bukanlah sekadar 
retorika, melainkan hasil dari pengalaman nyata terhadap rezim yang otori-
ter yang secara sewenang-wenang merenggut kebebasan dan harta benda. 

Fondasi pemikiran ini berakar kuat pada era Pencerahan 
(Enlightenment) di abad ke-17 dan ke-18. Para filsuf kunci pada masa itu, 
seperti John Locke, mengemukakan ide tentang hak-hak kodrati (natural 
rights) yang melekat pada setiap individu sejak lahir. Locke berargumen 
bahwa hak untuk hidup, kebebasan, dan kepemilikan bukanlah karunia 
dari negara, melainkan anugerah yang datang bersama eksistensi manusia 
itu sendiri. Konsep ini menantang gagasan tradisional bahwa kekuasaan 
raja berasal dari Tuhan (divine right of kings) dan menggeser legitimasi 
kekuasaan ke tangan rakyat. Ini juga memunculkan teori kontrak sosial, di 
mana pemerintah dibentuk oleh konsensus masyarakat untuk melindungi 
hak-hak dasar tersebut. Pemerintah yang gagal memenuhi kontrak ini, 
menurut teori tersebut, berhak untuk digulingkan oleh rakyat. Dengan 
demikian, hak-hak sipil dan politik menjadi alat untuk memastikan bahwa 
kekuasaan pemerintah selalu tunduk pada kehendak dan perlindungan 

Fondasi Teoritis dan Filosofis Hak Asasi Manusi 15



warga negaranya. Hak-hak ini sering disebut sebagai hak negatif, karena 
menuntut negara untuk tidak mengintervensi ruang pribadi warga negara. 
Hak negatif menggarisbawahi bahwa negara harus menahan diri dan 
tidak melakukan tindakan yang merugikan, seperti menyensor pendapat, 
menahan seseorang tanpa proses hukum (habeas corpus), atau melaku-
kan penyiksaan. Contoh-contoh lain termasuk kebebasan bergerak, hak 
berkumpul secara damai, dan hak untuk memilih. Semua hak ini dirancang 
untuk membatasi kekuasaan pemerintah, bukan untuk memperluasnya, 
sehingga individu dapat menjalankan kehidupannya dengan aman dan 
bebas dari ancaman negara. 

Pada dasarnya, hak generasi pertama ini menegaskan bahwa manu-
sia adalah subjek yang berdaulat, bukan objek kebijakan negara. Artinya, 
setiap individu memiliki kehendak, otonomi, dan hak untuk menuntut 
pertanggungjawaban dari pemerintah. Kekuasaan negara, oleh karena 
itu, harus berfungsi untuk melayani dan melindungi kebebasan individu, 
bukan menjadikan individu sebagai alat untuk mencapai tujuan-tujuan 
negara. Prinsip-prinsip fundamental ini menjadi landasan bagi banyak 
konstitusi modern di seluruh dunia. Dalam sistem hukum, hak-hak ini 
sering kali ditempatkan dalam bab atau pasal yang bersifat entrenched 
(tidak mudah diubah) untuk memastikan bahwa kebebasan dasar warga 
negara tidak dapat diganggu gugat, bahkan oleh kebijakan yang didukung 
mayoritas. Hal ini terlihat jelas dalam dokumen-dokumen penting seperti 
Amandemen I hingga X Konstitusi Amerika Serikat, yang dikenal sebagai 
Bill of Rights. Dokumen ini secara spesifik menjamin hak-hak seperti kebe-
basan berbicara, kebebasan pers, dan kebebasan beragama (Amandemen 
I). Selain itu, ia juga melindungi hak atas proses hukum yang adil (due 
process), larangan penyiksaan, dan hak untuk tidak disiksa atau dihukum 
secara kejam (Amandemen V dan VIII). Jaminan-jaminan konstitusional 
ini menunjukkan bahwa negara berkomitmen untuk menghormati dan 
melindungi otonomi serta kebebasan warga negaranya, menjadikannya 
subjek yang aktif dalam kehidupan bermasyarakat dan bernegara.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia16



Generasi Kedua: Hak Ekonomi, Sosial, dan Budaya

Seiring berjalannya waktu, disadari bahwa kebebasan sipil dan politik saja 
tidak memadai untuk memastikan martabat manusia yang seutuhnya. 
Kebebasan berpendapat kehilangan maknanya jika individu tidak memiliki 
akses fundamental terhadap kebutuhan pokok seperti pangan, tempat ting-
gal, atau pendidikan. Kesenjangan ini melahirkan kesadaran kolektif yang 
menuntut peran proaktif negara dalam menjamin kesejahteraan warganya, 
yang kemudian diinstitusionalisasi sebagai hak generasi kedua. Hak-hak 
ini bersifat positif, yang berarti negara memiliki kewajiban untuk meng-
ambil tindakan konkret, seperti perumusan kebijakan, alokasi anggaran, 
dan implementasi program-program sosial, guna memenuhi kebutuhan 
esensial setiap individu.

Evolusi ini merupakan konsekuensi langsung dari Revolusi Industri di 
abad ke-19, yang menciptakan kelas pekerja (proletariat) yang hidup dalam 
kondisi yang memprihatinkan, dengan jam kerja panjang, upah rendah, 
dan lingkungan kerja yang tidak aman. Ketidakstabilan ekonomi, yang 
mencapai puncaknya dengan Depresi Besar (1929), semakin memperjelas 
bahwa pasar bebas, tanpa regulasi dan intervensi negara, dapat mencipta-
kan ketimpangan parah, kemiskinan massal, dan kerentanan sosial yang 
mengancam hak-hak dasar. Oleh karena itu, muncul gerakan-gerakan 
buruh dan ideologi sosialisme yang menuntut agar negara tidak hanya 
melindungi kebebasan, tetapi juga secara aktif mempromosikan kesejah-
teraan. Pemikiran ini memandang bahwa kebebasan politik dan sipil tidak 
dapat diwujudkan secara utuh jika individu terus berjuang untuk meme-
nuhi kebutuhan dasarnya. Seseorang yang kelaparan atau tidak memiliki 
tempat tinggal tidak memiliki kapasitas atau waktu untuk berpartisipasi 
secara aktif dalam proses politik, yang menjadikan hak-hak sipilnya, meski-
pun dijamin secara legal, tidak dapat diakses secara praktis. Dengan kata 
lain, hak generasi kedua bertujuan untuk menciptakan kondisi sosial dan 
ekonomi yang memungkinkan semua individu untuk menikmati martabat 
dan hak-hak generasi pertama secara bermakna.

Fondasi Teoritis dan Filosofis Hak Asasi Manusi 17



Hak-hak ini mencakup spektrum yang luas, mulai dari hak atas peker-
jaan yang layak dan upah yang adil, hak atas jaminan sosial dan layanan 
kesehatan, hingga hak atas pendidikan dan perumahan (Randall, 2013, 
p. 25). Hak generasi kedua ini mengingatkan kita bahwa keadilan bukan 
hanya berdimensi yuridis, melainkan juga berdimensi sosial dan ekonomi. 
Keadilan sejati menuntut adanya dukungan struktural yang memastikan 
setiap individu memiliki kesempatan yang setara untuk berkembang, 
terlepas dari latar belakang ekonominya. Dengan demikian, hak-hak 
ini bertujuan untuk mengatasi ketidaksetaraan sistemik yang sering kali 
menjadi hambatan bagi pemenuhan martabat manusia. Evolusi pemikiran 
ini terutama dipicu oleh Revolusi Industri dan ketidakstabilan ekonomi 
pada awal abad ke-20, seperti Depresi Besar (1929). Kondisi ini menyoroti 
bahwa pasar bebas, tanpa regulasi dan intervensi negara, dapat mencipta-
kan ketimpangan parah, kemiskinan massal, dan kerentanan sosial yang 
mengancam hak-hak dasar. Oleh karena itu, muncul gerakan-gerakan 
buruh dan ideologi sosialisme yang menuntut agar negara tidak hanya 
melindungi kebebasan, tetapi juga secara aktif mempromosikan kesejah-
teraan.

Dalam konteks hukum internasional, hak-hak ini secara formal diakui 
dalam International Covenant on Economic, Social and Cultural Rights 
(ICESCR) pada tahun 1966. Dokumen ini, bersama dengan Universal 
Declaration of Human Rights (UDHR), menjadi landasan bagi banyak 
negara untuk mengintegrasikan hak-hak ini ke dalam konstitusi dan kebi-
jakan nasional mereka. Sebagai contoh, hak atas pendidikan tidak hanya 
sekadar kebebasan mendirikan sekolah, tetapi juga kewajiban negara untuk 
menyediakan pendidikan dasar yang gratis dan wajib bagi semua anak. 
Demikian pula, hak atas kesehatan menuntut negara untuk membangun 
infrastruktur kesehatan publik, menyediakan akses terhadap layanan 
medis, dan memastikan ketersediaan obat-obatan esensial. Hak atas peker-
jaan yang layak mencakup perlindungan terhadap upah minimum, kondisi 
kerja yang aman, dan hak untuk berserikat, yang semuanya membutuhkan 
intervensi aktif dari pemerintah. Implementasi hak-hak ini sering kali 
bersifat progresif dan bergantung pada sumber daya yang tersedia di setiap 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia18



negara, namun esensinya tetap menuntut komitmen kuat dari negara untuk 
secara bertahap mewujudkannya demi kesejahteraan seluruh warga negara.

Generasi Ketiga: Hak Solidaritas dan Kolektif

Munculnya hak generasi ketiga merupakan respons terhadap tantangan 
global yang semakin kompleks dan saling terhubung, yang menjadi jelas 
pada paruh kedua abad ke-20. Isu-isu seperti kesenjangan ekonomi antar-
negara, ancaman perang nuklir, dan krisis lingkungan yang tidak mengenal 
batas menuntut cara pandang yang lebih luas, melampaui batas-batas 
kedaulatan negara. Dari sinilah muncul hak generasi ketiga, yang dikenal 
sebagai hak solidaritas atau hak kolektif. Generasi ini berfokus pada kebu-
tuhan untuk membangun tatanan global yang adil, lestari, dan inklusif 
(Pustorino, 2023, p. 24) . Tuntutan ini secara historis banyak disuarakan 
oleh negara-negara berkembang (Global South) yang merasa dirugikan 
oleh struktur ekonomi dan politik global pasca-kolonial. Mereka berpen-
dapat bahwa kemerdekaan politik saja tidak cukup tanpa adanya hak untuk 
menentukan nasib ekonomi dan sosial mereka.

Hak-hak ini mencakup spektrum yang luas, di antaranya adalah hak 
atas pembangunan, hak atas perdamaian, dan hak atas lingkungan hidup 
yang sehat. Hak atas pembangunan tidak hanya diartikan sebagai pertum-
buhan ekonomi semata, tetapi juga sebagai suatu proses komprehensif yang 
memungkinkan setiap individu dan bangsa untuk mencapai realisasi penuh 
dari semua hak asasi manusia mereka, baik hak sipil, politik, ekonomi, 
sosial, maupun budaya. Ini membutuhkan kerja sama internasional untuk 
mengatasi kemiskinan dan ketidaksetaraan global. Hak atas perdamaian 
mengacu pada penolakan terhadap perang sebagai instrumen kebijakan 
dan penekanan pada penyelesaian konflik secara damai, sebuah gagasan 
yang lahir dari trauma dua Perang Dunia dan ancaman Perang Dingin. Ini 
adalah hak kolektif bagi semua masyarakat untuk hidup tanpa ancaman 
kekerasan skala besar.

Sementara itu, hak atas lingkungan hidup yang sehat mengakui bahwa 
degradasi lingkungan seperti perubahan iklim, polusi lintas batas, dan 

Fondasi Teoritis dan Filosofis Hak Asasi Manusi 19



deforestasi, memiliki dampak langsung pada kehidupan dan kesehatan 
miliaran orang. Hak ini menegaskan bahwa setiap individu memiliki hak 
untuk hidup di lingkungan yang tidak mengancam kesehatannya, dan 
bahwa negara memiliki kewajiban kolektif untuk melestarikan sumber 
daya alam untuk generasi sekarang dan masa depan (konsep keadilan 
intergenerasional). Hak generasi ketiga ini memperkenalkan dimensi 
kolektif yang mendalam dalam wacana HAM. Jika hak generasi pertama 
dan kedua cenderung berpusat pada hubungan individu dan negara, hak 
generasi ketiga menekankan bahwa perlindungan hak individu sering kali 
tidak dapat terwujud tanpa adanya kerja sama global, solidaritas antar-
negara, dan perlindungan terhadap kepentingan kolektif umat manusia. Ini 
menandai pergeseran fundamental dari fokus yang sempit pada otonomi 
individu menuju pemahaman yang lebih luas tentang saling ketergan-
tungan manusia.

Evolusi, Tantangan, dan Arah Masa Depan HAM

Tiga generasi HAM tidak saling meniadakan, melainkan membentuk 
lapisan yang saling terintegrasi. Hak untuk hidup dan berpendapat tetap 
penting, namun hak atas air bersih dan udara sehat juga tidak bisa diabai-
kan. Lembaga-lembaga internasional, seperti PBB, telah mengakui keterka-
itan erat antara hak sipil, ekonomi, dan budaya. Negara-negara di Belahan 
Bumi Selatan cenderung lebih lantang dalam menyuarakan hak generasi 
ketiga, mencerminkan posisi mereka dalam sistem global yang tidak setara, 
yang menunjukkan bahwa wacana HAM tidak hanya bersifat filosofis, 
melainkan juga politis dan ekonomis.

Setiap generasi HAM menghadapi tantangan yang berbeda. Generasi 
pertama sering dilemahkan oleh rezim otoriter, generasi kedua kerap 
menjadi jargon tanpa implementasi nyata, sementara generasi ketiga 
menghadapi hambatan diplomatik dan ketidaksetaraan global. Tantangan 
terbesar saat ini adalah ketidakmampuan untuk melihat keterkaitan holistik 
antara semua hak ini. Ketika hak politik dipisahkan dari hak ekonomi, atau 
hak individu dipertentangkan dengan hak kolektif, kita kehilangan visi 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia20



sejati dari HAM, yaitu terwujudnya masyarakat yang berkeadilan. Dengan 
munculnya tantangan baru, seperti populisme, krisis ekologi, dan revolusi 
teknologi, HAM terus berevolusi. Tuntutan akan hak atas ruang digital 
yang aman dan hak atas informasi yang benar menunjukkan kemungkinan 
munculnya generasi keempat. Tiga generasi HAM merekam sejarah dan 
sekaligus memandu kita untuk terus memperluas pemahaman tentang 
martabat manusia.

Fondasi Teoritis dan Filosofis Hak Asasi Manusi 21





BAB II
KONSTITUSI SEBAGAI PILAR  

HAK ASASI MANUSIA



Peran UUD 1945 sebagai Jaminan Konstitusional HAM
Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945 (UUD 
1945) memegang peran yang sangat sentral dan tidak tergantikan sebagai 
jaminan konstitusional Hak Asasi Manusia (HAM) di Indonesia. Peran ini 
menempatkan UUD 1945 sebagai instrumen hukum yang paling tinggi 
dan berkuasa, melampaui segala bentuk peraturan di bawahnya. Sebagai 
hukum tertinggi, UUD 1945 tidak hanya menjadi teks formal, tetapi juga 
berfungsi sebagai landasan normatif yang kokoh, memastikan bahwa setiap 
kebijakan dan tindakan negara diarahkan pada perlindungan, pengakuan, 
dan pemenuhan hak-hak dasar setiap warga negara. Ini berarti HAM 
tidak lagi dianggap sebagai isu kebijakan yang bersifat opsional atau dapat 
diubah-ubah oleh rezim yang berkuasa, melainkan sebagai prinsip funda-
mental yang mengikat seluruh elemen bangsa dan negara secara permanen.

Penempatan HAM sebagai bagian integral dari konstitusi adalah 
sebuah langkah strategis yang memiliki implikasi mendalam. Ini mene-
gaskan bahwa hak-hak manusia adalah hak yang melekat sejak lahir, 
bukan pemberian dari negara. Konsekuensinya, negara memiliki kewajiban 
mutlak untuk menghormati, melindungi, dan memenuhi hak-hak tersebut. 
Dengan demikian, UUD 1945 berfungsi sebagai perisai hukum yang kokoh, 
yang secara efektif membentengi rakyat dari potensi penyalahgunaan 
kekuasaan oleh aparatur negara. Perisai ini tidak hanya bersifat pasif, mela-
inkan juga proaktif, mendorong negara untuk menciptakan kondisi yang 
kondusif bagi setiap individu untuk dapat menikmati hak-haknya secara 
penuh. Pokok bahasan ini akan mengupas secara mendalam bagaimana 
UUD 1945 berfungsi dalam peran ganda ini, dengan fokus utama pada 
Bab XA yang secara eksplisit merumuskan jaminan HAM, serta bagaimana 
pasal-pasal di dalamnya membentuk fondasi kuat bagi perlindungan HAM 
yang menyeluruh dan tidak dapat diganggu gugat.

Jaminan Konstitusional HAM dalam UUD 1945

Jaminan HAM dalam UUD 1945 secara fundamental termaktub dalam 
Bab XA, yang terdiri dari Pasal 28A hingga 28J. Bab ini secara sistematis 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia24



menguraikan berbagai hak yang diakui dan dilindungi oleh negara, menun-
jukkan komitmen konstitusi untuk menjunjung tinggi harkat dan martabat 
manusia. Pembentukan Bab XA ini menjadi tonggak penting dalam sejarah 
hukum Indonesia, karena secara tegas memposisikan HAM sebagai bagian 
tak terpisahkan dari fondasi negara (Jerimas Pelokilla, 2023, p. 26).

Keberadaan Bab XA merupakan manifestasi konkret dari pengakuan 
bahwa HAM bukan lagi isu yang parsial atau sekunder, melainkan sebuah 
nilai universal yang harus diintegrasikan secara utuh ke dalam sistem 
hukum. Frasa “secara fundamental termaktub” mengimplikasikan bahwa 
hak-hak ini memiliki kekuatan hukum yang tertinggi dan tidak dapat 
diubah atau dikesampingkan oleh Undang-Undangdi bawahnya. Ini berarti 
setiap peraturan perundang-undangan di Indonesia harus selaras dan tidak 
boleh bertentangan dengan prinsip-prinsip HAM yang tercantum dalam 
konstitusi. Hal ini menciptakan sebuah tatanan hukum yang hierarkis 
dan terpusat pada perlindungan hak-hak dasar sebagai prioritas tertinggi.

Pendekatan “sistematis menguraikan” pada Bab XA menunjuk-
kan keseriusan negara dalam merumuskan HAM secara komprehensif. 
Berbagai hak dikategorikan secara jelas, mulai dari hak sipil dan politik, 
hak ekonomi, sosial, budaya, hingga hak-hak yang bersifat non-derogable 
atau tidak dapat dikurangi dalam kondisi apa pun. Kategorisasi ini mencer-
minkan pemahaman yang holistik terhadap spektrum HAM yang luas, 
sejalan dengan instrumen hukum internasional seperti Deklarasi Universal 
HAM. Terdapatnya komitmen konstitusi untuk menjunjung tinggi harkat 
dan martabat manusia menandai pergeseran paradigma dari negara yang 
berorientasi pada kekuasaan (state-centric) menuju negara yang berorien-
tasi pada individu (human-centric). Prinsip ini menjadi fondasi moral dan 
etis bagi seluruh penyelenggaraan negara, di mana setiap kebijakan dan 
tindakan pemerintah harus berlandaskan pada penghormatan terhadap 
manusia sebagai makhluk yang mulia.

Secara historis, pembentukan Bab XA pasca-amandemen menjadi 
tonggak penting dalam sejarah hukum Indonesia. Sebelum amandemen, 
jaminan HAM tersebar di berbagai pasal dan sering kali diinterpretasikan 

Konstitusi sebagai Pilar Hak Asasi Manusia 25



secara sempit. Konsolidasi dan perumusan HAM yang eksplisit dalam satu 
bab khusus memberikan kekuatan hukum yang tak terbantahkan. Hal 
ini menciptakan sebuah era baru dalam konstitusionalisme Indonesia, di 
mana konstitusi tidak hanya mengatur struktur pemerintahan, tetapi juga 
secara tegas membatasi kekuasaan negara demi melindungi hak-hak rakyat. 
Dengan demikian, HAM secara resmi menjadi bagian tak terpisahkan dari 
fondasi negara, yang berarti bahwa perlindungan hak-hak dasar bukan lagi 
pilihan, melainkan sebuah kewajiban konstitusional yang mengikat setiap 
individu dan lembaga negara.

Hak Sipil dan Politik (Pasal 28A-28D)

UUD 1945 menjamin hak-hak sipil dan politik, yang merupakan hak-hak 
dasar individu terhadap intervensi kekuasaan negara. Pasal 28A menegas-
kan hak setiap orang untuk hidup serta berhak mempertahankan hidup 
dan kehidupannya. Hak ini menjadi fondasi bagi hak-hak lainnya, menem-
patkan kehidupan sebagai nilai yang paling utama. Perlindungan terhadap 
hak ini tidak hanya sebatas melarang negara atau pihak lain merenggut 
nyawa, tetapi juga menuntut negara untuk mengambil langkah-langkah 
positif dalam melindungi kehidupan warganya, seperti melalui kebijakan 
kesehatan dan keamanan. 

Pasal 28B melindungi hak untuk membentuk keluarga dan melan-
jutkan keturunan, serta hak anak atas kelangsungan hidup, tumbuh, dan 
berkembang. Ini juga mencakup jaminan hak untuk tidak disiksa dan perla-
kuan yang merendahkan martabat. Lebih lanjut, pasal ini secara khusus 
mengakui hak anak sebagai subjek hukum yang memerlukan perlindungan 
ekstra, sebuah langkah progresif dalam konstitusi. 

Pasal 28C memberikan jaminan atas hak untuk mengembangkan diri, 
memperoleh pendidikan, dan berpartisipasi dalam kehidupan berbangsa 
dan bernegara. Hak atas pendidikan, misalnya, tidak hanya diakui sebagai 
hak untuk bersekolah, tetapi juga sebagai hak untuk mengembangkan 
potensi diri secara maksimal. Partisipasi dalam kehidupan bernegara, 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia26



seperti hak untuk berserikat dan berorganisasi, menjadi cerminan dari 
masyarakat demokratis yang berdaulat. 

Sementara itu, Pasal 28D menggarisbawahi hak atas pengakuan, 
jaminan, perlindungan, dan kepastian hukum yang adil, serta hak untuk 
bekerja dan mendapatkan imbalan yang adil. Jaminan ini menempatkan 
setiap individu memiliki kesetaraan di mata hukum tanpa diskriminasi. 
Prinsip due process of law atau proses hukum yang adil, menjadi inti dari 
pasal ini, memastikan bahwa setiap warga negara berhak atas perlakuan 
yang setara di hadapan hukum, tanpa memandang status sosial, ekonomi, 
atau politik.

Hak Ekonomi, Sosial, dan Budaya (Pasal 28E-28G)

Konstitusi tidak hanya menjamin hak-hak sipil, tetapi juga hak-hak 
ekonomi, sosial, dan budaya yang menuntut peran aktif negara dalam 
mewujudkannya. Pasal 28E menjamin kebebasan beragama dan beribadat, 
hak untuk berserikat, berkumpul, dan mengeluarkan pendapat. Hak ini 
adalah prasyarat bagi terbentuknya masyarakat yang demokratis dan maje-
muk. Kebebasan beragama dijamin tanpa adanya paksaan, sementara hak 
untuk berserikat dan berpendapat menjadi pilar utama dalam membangun 
ruang publik yang sehat dan kritis. 

Pasal 28F memberikan hak atas komunikasi dan informasi, yang sangat 
relevan di era modern. Pasal ini mengakui bahwa akses terhadap informasi 
merupakan hak asasi yang krusial bagi warga negara untuk berpartisipasi 
aktif dalam demokrasi. Jaminan ini menuntut negara untuk tidak hanya 
memfasilitasi akses informasi, tetapi juga memastikan kebebasan pers dan 
media dari intervensi yang tidak proporsional. 

Pasal 28G melindungi hak atas perlindungan diri pribadi, kehormatan, 
dan harta benda dari ancaman, serta hak untuk mendapatkan lingkungan 
hidup yang baik dan sehat. Jaminan-jaminan ini menunjukkan bahwa 
negara bertanggung jawab untuk menciptakan kondisi yang memungkin-
kan warga negara untuk menikmati hak-hak ini secara bermakna, misalnya 
dengan menyediakan akses terhadap pendidikan yang berkualitas, layanan 

Konstitusi sebagai Pilar Hak Asasi Manusia 27



kesehatan yang terjangkau, dan informasi yang beragam. Perlindungan 
lingkungan hidup, khususnya, menegaskan tanggung jawab negara terha-
dap keberlanjutan ekosistem demi kesejahteraan generasi saat ini dan 
mendatang.

Hak Khusus dan Non-Derogable (Pasal 28H-28I)

UUD 1945 juga memuat jaminan khusus bagi hak-hak yang memerlukan 
perlindungan ekstra. Pasal 28H mencakup hak untuk hidup sejahtera lahir 
dan batin, hak atas tempat tinggal, serta hak untuk mendapatkan pelayanan 
kesehatan. Hak ini berfokus pada pemenuhan kebutuhan dasar manusia 
untuk mencapai kehidupan yang layak. Pasal ini memuat serangkaian hak 
yang menuntut negara untuk berperan aktif dalam menyediakan fasilitas 
dan layanan yang esensial, seperti rumah sakit, sekolah, dan infrastruktur 
dasar. 

Lebih lanjut, Pasal 28I secara tegas menyatakan bahwa beberapa hak 
tidak dapat dikurangi dalam keadaan apa pun (non-derogable rights). 
Hak-hak tersebut meliputi hak untuk hidup, hak untuk tidak disiksa, hak 
kemerdekaan pikiran dan hati nurani, hak beragama, hak untuk tidak 
diperbudak, hak untuk diakui sebagai pribadi di hadapan hukum, dan 
hak untuk tidak dituntut atas dasar hukum yang berlaku surut. Pasal ini 
menetapkan batasan mutlak bagi negara, bahkan dalam kondisi darurat, 
untuk tidak melanggar hak-hak dasar tertentu. Keberadaan pasal ini 
merupakan bukti nyata dari komitmen Indonesia untuk memegang teguh 
prinsip-prinsip HAM internasional, di mana hak-hak tertentu dianggap 
sakral dan tidak dapat diabaikan oleh kekuasaan negara.

Pembatasan Konstitusional HAM (Pasal 28J)

Pasal 28J memiliki peran krusial sebagai penyeimbang antara hak individu 
dan kepentingan umum. Pasal ini menyatakan bahwa pembatasan HAM 
hanya dapat dilakukan melalui undang-undang, dan semata-mata untuk 
menjamin pengakuan serta penghormatan atas hak dan kebebasan orang 
lain, serta untuk memenuhi tuntutan yang adil sesuai dengan pertimbangan 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia28



moral, nilai-nilai agama, keamanan, dan ketertiban umum. Pasal ini mence-
gah penyalahgunaan HAM oleh individu atau kelompok dan memberikan 
legitimasi bagi negara untuk membatasi hak tertentu demi kepentingan 
masyarakat yang lebih luas, namun tetap dalam koridor hukum yang jelas, 
transparan, dan tidak diskriminatif. Konsep pembatasan ini sangat penting 
dalam teori konstitusi, karena mencegah relativisme HAM yang dapat 
mengancam stabilitas sosial. Batasan terhadap hak-hak harus memenuhi 
prinsip-prinsip proporsionalitas, legalitas, dan urgensi. Artinya, pemba-
tasan harus diatur oleh undang-undang, diperlukan secara mendesak, dan 
tidak boleh melebihi batas yang diperlukan untuk mencapai tujuan yang 
sah. Dengan demikian, Pasal 28J memastikan bahwa HAM tetap menjadi 
hak yang dapat dinikmati secara kolektif, tanpa mengorbankan hak-hak 
individu lainnya.

Sebagai hukum dasar tertinggi, UUD 1945 berfungsi sebagai jaminan 
konstitusional utama bagi HAM di Indonesia. Bab XA memberikan 
kerangka normatif yang kuat dan komprehensif, mencakup spektrum 
hak yang luas, mulai dari hak sipil dan politik hingga hak ekonomi dan 
sosial. Keberadaan pasal-pasal ini menegaskan komitmen negara untuk 
melindungi martabat setiap warga negara dan menjadi landasan bagi 
seluruh sistem hukum yang ada. UUD 1945 bukan hanya sebuah teks 
hukum, melainkan perisai yang secara fundamental melindungi hak-hak 
asasi manusia dari potensi penyalahgunaan kekuasaan.

Jaminan konstitusional ini menjadi pondasi bagi pembangunan 
Indonesia yang berlandaskan keadilan dan demokrasi. Tanpa jaminan yang 
kokoh dari konstitusi, perlindungan HAM akan sangat rentan terhadap 
perubahan politik atau kebijakan yang sewenang-wenang. Oleh karena 
itu, pemahaman yang mendalam terhadap UUD 1945 sebagai jaminan 
HAM menjadi sangat penting bagi setiap warga negara, akademisi, dan 
penyelenggara negara. Dengan demikian, UUD 1945 akan terus relevan 
dan berfungsi sebagai kompas moral yang memandu bangsa Indonesia 
untuk menjunjung tinggi nilai-nilai kemanusiaan yang adil dan beradab.

Konstitusi sebagai Pilar Hak Asasi Manusia 29



Transformasi Hukum HAM melalui Amandemen 
Konstitusi
Dinamika hukum di Indonesia, terutama yang menyangkut hubungan 
antara hak asasi manusia dan konstitusi, telah lama menjadi salah satu 
isu paling vital dan menantang. Hubungan antara keduanya tidak bisa 
dipisahkan, seolah-olah HAM adalah jiwa yang mengisi raga konstitusi. 
Sebuah negara tidak bisa disebut negara hukum dalam makna sesung-
guhnya jika hak-hak dasar warganya tidak dilindungi secara kokoh oleh 
konstitusi itu sendiri. Sejarah mencatat adanya evolusi penting dari 
negara kekuasaan (Machtstaat) yang bersifat otoriter menuju negara 
hukum (Rechtsstaat atau Rule of Law). Pergeseran ini menandai transfor-
masi fundamental, dari sistem di mana kehendak raja menjadi hukum, 
menuju tatanan yang menempatkan hukum di atas segala-galanya, 
bahkan mengikat para penguasa.

Transformasi ini tidak terjadi begitu saja. Gagasan mengenai pemba-
tasan kekuasaan, yang menjadi inti dari konstitusionalisme, telah digulir-
kan sejak masa Revolusi Prancis. Pemikir seperti Jean-Jacques Rousseau, 
melalui karyanya Du Contract Social, telah menanamkan benih pemikiran 
bahwa perlu ada batas tegas antara hak-hak warga negara dan otoritas 
pemerintah (Tomy Michael, 2016, p. 529). Rousseau melihat bahwa setiap 
individu memiliki hak-hak alamiah yang harus mereka nikmati seba-
gai manusia, dan pemerintah tidak dapat sewenang-wenang membuat 
larangan yang tidak bermanfaat bagi komunitas. Gagasan ini menjadi 
landasan yang kuat untuk menolak pemerintahan yang absolut dan 
menuntut pembatasan kekuasaan yang konkret agar kebebasan individu 
tidak terenggut.

Dalam konteks Indonesia, perjalanan menuju konstitusionalisme 
yang kuat dan perlindungan HAM yang menyeluruh adalah sebuah saga 
panjang. Konstitusi pertama kita, UUD 1945, pada awalnya, memang 
telah memasukkan beberapa pasal yang menyinggung hak-hak warga 
negara. Namun, sifatnya masih terbatas dan belum sekomprehensif yang 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia30



kita pahami saat ini. Seiring berjalannya waktu, pengalaman bangsa 
ini dengan berbagai sistem pemerintahan—mulai dari Konstitusi RIS 
1949, UUDS 1950, hingga kembali ke UUD 1945—menunjukkan betapa 
pentingnya konstitusi yang secara eksplisit dan rinci mengatur HAM. 
Periode-periode ini, dengan segala dinamikanya, menjadi laboratorium 
sosial yang mengajarkan kita bahwa perlindungan HAM tidak bisa lagi 
diserahkan pada tafsir semata. Ia harus dituliskan dengan jelas, dengan 
detail, dan dengan kekuatan hukum yang tak terbantahkan.

Jejak historis menunjukkan bahwa muatan HAM dalam konstitusi 
Indonesia memiliki sejarah yang berbeda-beda dalam segi pengaturan 
dan penyebutan. Ini bukan sekadar persoalan redaksional, melainkan 
cerminan dari ideologi dan prioritas politik yang berkuasa pada masanya. 
Namun, titik balik yang paling signifikan adalah pasca-reformasi, melalui 
amandemen UUD 1945. Sebelum amandemen, muatan HAM masih 
terkesan minimalis, lebih berfokus pada hak-hak berserikat, berkumpul, 
dan mengeluarkan pendapat. Namun, amandemen UUD 1945 secara total 
mengubah lanskap ini. Muatan HAM tidak hanya diperluas, tetapi juga 
diperinci sedemikian rupa sehingga hampir mencakup semua pengaturan 
dalam Deklarasi Universal HAM 1948 (DUHAM). Transformasi ini 
menjadi bukti nyata bahwa HAM telah menjadi bagian tak terpisahkan 
dari cita-cita bangsa.

Transformasi hukum HAM melalui amandemen UUD 1945 adalah 
salah satu puncak pencapaian gerakan Reformasi. Perubahan ini bukan-
lah sekadar penyempurnaan redaksional, melainkan sebuah respons 
terhadap trauma historis di mana kekuasaan negara yang tak terkendali 
di masa Orde Baru telah menyebabkan pelanggaran hak asasi yang 
sistematis dan mendalam. Amandemen UUD 1945 secara fundamental 
mengubah filosofi dasar negara, dari yang semula cenderung sentralistik 
dan state-centric menjadi lebih demokratis dan human-centric. Inti dari 
transformasi ini adalah penempatan HAM pada posisi yang sangat stra-
tegis, yaitu sebagai bagian dari hukum tertinggi negara yang tidak dapat 
dikesampingkan oleh instrumen hukum di bawahnya.

Konstitusi sebagai Pilar Hak Asasi Manusia 31



Sebelum amandemen, ketentuan tentang HAM dalam UUD 1945 
masih sangat terbatas, tersebar di beberapa pasal dan cenderung bersi-
fat umum. Hal ini membuka ruang interpretasi yang luas bagi pengu-
asa untuk membatasi hak-hak warga negara atas nama stabilitas atau 
pembangunan. Namun, dengan lahirnya amandemen, HAM diinsti-
tusionalisasi secara formal dan eksplisit. Para pembuat amandemen 
secara sadar dan sengaja menempatkan jaminan HAM dalam satu bab 
khusus yang komprehensif, yaitu Bab XA yang meliputi Pasal 28A hingga 
28J. Tindakan ini adalah pernyataan tegas bahwa HAM bukan lagi isu 
pinggiran, melainkan fondasi konstitusional yang wajib ditegakkan. 
Pembentukan bab ini adalah sebuah langkah maju yang luar biasa, 
mengubah HAM dari sekadar gagasan ideal menjadi norma hukum yang 
mengikat dan dapat dituntut pelaksanaannya.

Salah satu fitur paling krusial dari transformasi ini adalah pengakuan 
terhadap hak-hak yang tidak dapat dikurangi (non-derogable rights) 
yang tercantum dalam Pasal 28I. Pasal ini secara eksplisit menyebutkan 
hak untuk hidup, hak untuk tidak disiksa, hak kemerdekaan pikiran 
dan hati nurani, hak beragama, hak untuk tidak diperbudak, hak untuk 
diakui sebagai pribadi di hadapan hukum, dan hak untuk tidak dituntut 
atas dasar hukum yang berlaku surut, sebagai hak-hak yang tidak dapat 
dibatasi dalam keadaan apa pun, bahkan dalam situasi darurat negara. 
Ketentuan ini menjadi benteng terakhir yang melindungi warga negara 
dari potensi penyalahgunaan kekuasaan oleh negara. Pasal ini adalah 
sebuah janji suci yang mengikat negara untuk selalu menghormati marta-
bat manusia, tidak peduli seberat apa pun tantangan yang dihadapi.

Namun, amandemen juga memahami bahwa hak-hak individu tidak 
bisa absolut tanpa adanya batasan yang adil. Oleh karena itu, Pasal 28J 
hadir sebagai penyeimbang yang elegan. Pasal ini menyatakan bahwa 
pembatasan HAM hanya boleh dilakukan melalui undang-undang, 
dan tujuannya semata-mata untuk menjamin pengakuan dan penghor-
matan atas hak orang lain, serta untuk memenuhi tuntutan yang adil 
sesuai dengan pertimbangan moral, nilai-nilai agama, keamanan, dan 
ketertiban umum. Adanya frasa “melalui undang-undang” memastikan 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia32



bahwa pembatasan hak tidak bisa dilakukan secara sewenang-wenang 
oleh pemerintah, melainkan harus melalui sebuah proses legislasi yang 
demokratis. Dengan demikian, Pasal 28J mencegah relativisme HAM 
yang ekstrem dan memastikan bahwa kebebasan setiap individu bisa 
hidup berdampingan dalam sebuah tatanan sosial yang harmonis, teratur, 
dan berkeadilan.

Transformasi hukum HAM melalui amandemen konstitusi juga 
memberikan konsekuensi praktis yang signifikan. Keberadaan jaminan 
konstitusional yang kuat ini memberikan dasar hukum bagi pembentukan 
lembaga-lembaga baru dan penguatan lembaga yang sudah ada, seperti 
Mahkamah Konstitusi. Dengan adanya Mahkamah Konstitusi, warga 
negara kini memiliki sarana yudisial untuk menguji kesesuaian suatu 
Undang-Undangdengan UUD 1945, khususnya yang berkaitan dengan 
pelanggaran HAM. Ini menjadikan jaminan HAM dalam konstitusi 
bukan sekadar janji kosong, melainkan hak yang bisa dipertahankan di 
meja hijau. Amandemen UUD 1945 pada akhirnya adalah sebuah revo-
lusi konstitusional yang menempatkan HAM sebagai pusat dari seluruh 
tatanan hukum, mengembalikan kedaulatan kepada rakyat, dan memba-
ngun fondasi yang lebih kokoh untuk Indonesia yang demokratis dan adil.

Transformasi ini sangat penting. Dengan adanya amandemen, UUD 
1945 bukan lagi sekadar dokumen statis, melainkan sebuah instru-
men hidup yang terus berevolusi seiring dengan perkembangan zaman. 
Pembukaan UUD 1945 sendiri telah memuat cita-cita luhur untuk 
membentuk suatu pemerintahan yang melindungi segenap bangsa, 
memajukan kesejahteraan umum, dan mencerdaskan kehidupan bangsa. 
Namun, amandemen mengubah cita-cita luhur ini menjadi norma-
norma yang konkret dan memiliki daya paksa. Hal ini sejalan dengan 
pandangan para ahli konstitusi seperti A.A.H. Struycken yang melihat 
bahwa konstitusi tertulis adalah sebuah dokumen formal yang mereflek-
sikan hasil perjuangan politik bangsa, pandangan tokoh-tokohnya, dan 
keinginan untuk memimpin perkembangan kehidupan ketatanegaraan. 
Amandemen UUD 1945 adalah manifestasi dari semua elemen tersebut.

Konstitusi sebagai Pilar Hak Asasi Manusia 33



Perkembangan istilah negara hukum di Indonesia juga mengalami 
pergeseran penting. Dari sekadar Rechtsstaat ala Eropa Kontinental atau 
Rule of Law ala Anglo-Saxon, Indonesia menemukan identitasnya dalam 
konsep negara hukum Pancasila. Konsep ini, menurut Tahir Azhary, 
adalah genus begrip yang tidak hanya mencakup elemen-elemen dari 
kedua tradisi hukum tersebut, tetapi juga diwarnai oleh nilai-nilai lokal 
dan keagamaan. UUD 1945 hasil amandemen mencerminkan perpaduan 
ideal ini. Di satu sisi, ia memenuhi ciri-ciri negara hukum modern seperti 
yang dikemukakan oleh Friedrich Julius Stahl yaitu adanya perlindungan 
HAM, pemisahan kekuasaan, pemerintahan berdasarkan hukum, dan 
pengawasan yudisial. Di sisi lain, ia menjembatani nilai-nilai tersebut 
dengan kearifan lokal yang tertuang dalam Pancasila, menciptakan 
sebuah sistem yang unik dan sesuai dengan konteks keindonesiaan.

Amandemen UUD 1945 adalah upaya sistematis untuk memper-
kuat konstitusionalisme, yaitu paham pembatasan kekuasaan negara. 
Konstitusionalisme, menurut Jimly Asshiddiqie, bukan hanya gagasan, 
melainkan implementasi nyata dalam kehidupan bernegara. Dengan 
merumuskan jaminan HAM secara rinci dalam konstitusi, para pendiri 
bangsa pasca-reformasi secara sadar dan sengaja menempatkan batas-
batas yang jelas bagi kekuasaan negara. Mereka memahami bahwa tanpa 
pembatasan yang kuat, kekuasaan negara bisa menjadi alat penindasan 
yang paling efektif. Oleh karena itu, amandemen UUD 1945 tidak bisa 
dipandang hanya sebagai perubahan teks, melainkan sebagai sebuah 
revolusi konstitusional yang mengembalikan kedaulatan kepada rakyat 
dan menempatkan HAM sebagai pusat dari seluruh tatanan hukum.

Kehadiran pasal-pasal baru tentang HAM dalam UUD 1945 juga 
mencerminkan pandangan bahwa hak asasi manusia adalah sesuatu yang 
melekat pada kodrat manusia itu sendiri, bersifat universal dan tidak 
dapat dihilangkan. Seperti yang didefinisikan oleh PBB, HAM adalah 
hak-hak yang inheren dalam diri kita dan tanpanya kita tidak bisa hidup 
sebagai manusia. Para ahli lain seperti Nickel dan Szabo juga menegaskan 
bahwa HAM adalah norma-norma yang bersifat definitif, universal, dan 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia34



valid secara independen dari pengakuan sistem hukum suatu negara. 
Amandemen UUD 1945 menginternalisasi pandangan-pandangan ini, 
menjadikan konstitusi kita selaras dengan perkembangan pemikiran 
HAM global.

Dalam konteks ini, transformasi hukum HAM melalui amandemen 
konstitusi bukan sekadar pekerjaan teknis. Ini adalah sebuah proses pemi-
kiran yang mendalam, reflektif, dan penuh kesadaran historis. Proses ini 
memaksa kita untuk melihat kembali makna dari kemerdekaan, kedau-
latan rakyat, dan keadilan sosial. Amandemen konstitusi adalah cara 
bangsa ini untuk berdialog dengan masa lalunya, berhadapan dengan 
kegagalannya dalam melindungi hak-hak warga negara, dan menata 
ulang masa depannya. Dengan demikian, UUD 1945 kini berfungsi 
sebagai kompas moral, yang tidak hanya mengarahkan jalannya peme-
rintahan, tetapi juga mengingatkan kita pada janji-janji konstitusional 
yang harus terus dijaga, diperjuangkan, dan diwujudkan. Perjalanan ini 
masih jauh dari selesai, dan semangat amandemen harus terus hidup 
dalam setiap interpretasi hukum dan setiap tindakan politik.

Konstitusionalisme sebagai Batas Kekuasaan demi 
HAM
Pembatasan kekuasaan merupakan isu sentral dalam sejarah pemikiran 
politik. Kekuasaan, sebagai instrumen esensial dalam membangun pera-
daban dan ketertiban, memiliki potensi inheren untuk disalahguna-
kan, yang dapat berujung pada penindasan dan kesewenang-wenangan. 
Kekuasaan yang absolut, seperti yang diungkapkan oleh Lord Acton, 
cenderung korup (Lazarski, 2012, p. 41). Dengan demikian, korupsi 
kekuasaan dapat merusak martabat manusia. Konstitusionalisme hadir 
sebagai ideologi fundamental yang menolak kekuasaan tak terbatas. 
Paham ini menuntut agar kekuasaan tersebut dibatasi oleh hukum, bukan 
oleh kehendak personal penguasa, dengan tujuan utama melindungi 
martabat manusia.

Konstitusi sebagai Pilar Hak Asasi Manusia 35



Gagasan pembatasan kekuasaan merupakan hasil dari perjalanan 
sejarah yang panjang dan respons kolektif terhadap tirani serta absolu-
tisme. Dari Magna Charta di Inggris pada tahun 1215, yang membatasi 
kekuasaan Raja John, hingga Deklarasi Kemerdekaan Amerika Serikat 
dan Revolusi Prancis, setiap pergerakan historis adalah penolakan terha-
dap pemahaman bahwa kekuasaan berasal dari otoritas ilahi. Sebaliknya, 
legitimasi kekuasaan yang sah harus berasal dari persetujuan rakyat. 
Konstitusionalisme, menurut Eric Barent, adalah sebuah paham yang 
menghendaki pembatasan terhadap kekuasaan pemerintah melalui 
sebuah konstitusi. Ia merupakan benteng yang dibangun masyarakat 
untuk melindungi diri mereka dari penyalahgunaan kekuasaan oleh 
negara. Dalam pandangan Mc Ilwan yang dikutip Adnan Buyung 
Nasution, paham ini memiliki dua unsur fundamental: adanya batas-
batas hukum terhadap kekuasaan yang sewenang-wenang dan pertang-
gungjawaban politik pemerintah kepada rakyat yang diperintah.

Dalam kerangka pemikiran konstitusionalisme, dua konsep utama 
yang saling terkait erat adalah negara hukum dan perlindungan hak asasi 
manusia (HAM). Keduanya merupakan implementasi praktis dari prinsip 
pembatasan kekuasaan. Negara hukum, atau rule of law, adalah prinsip 
yang menegaskan bahwa tidak ada individu atau lembaga, termasuk 
pemerintah, yang berada di luar jangkauan hukum. Semua tindakan 
pemerintah, baik legislatif, eksekutif, maupun yudikatif, harus dijalankan 
dalam kerangka hukum yang sah. Prinsip ini berfungsi sebagai meka-
nisme pembatasan kekuasaan, memastikan tidak ada penyalahgunaan 
wewenang dan memberikan kesempatan bagi rakyat untuk menuntut 
perlindungan jika hak-hak mereka dilanggar. A.V. Dicey, seorang pakar 
hukum Inggris, secara klasik merumuskan prinsip ini sebagai supremasi 
hukum yang universal, yang mengatasi kekuasaan negara (Loughlin, 
2018, p. 662).

Prinsip negara hukum memastikan bahwa tidak ada individu atau 
lembaga, termasuk pemerintah, yang berada di luar hukum. Semua 
tindakan pemerintah, baik legislatif, eksekutif, maupun yudikatif, harus 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia36



dijalankan dalam kerangka hukum yang sah. Prinsip ini membatasi keku-
asaan negara untuk memastikan tidak ada penyalahgunaan kekuasaan 
dan memberikan kesempatan bagi rakyat untuk menuntut perlindungan 
jika hak-hak mereka dilanggar. Misalnya, di negara yang menganut sistem 
konstitusional yang kuat, setiap keputusan yang diambil oleh pemerintah 
harus mematuhi prosedur hukum yang ditetapkan dalam konstitusi. Hal 
ini termasuk jaminan hak untuk beracara di pengadilan dan prinsip 
bahwa semua orang setara di hadapan hukum.

Sementara itu, perlindungan HAM menjadi tujuan utama dari 
negara hukum. Tanpa jaminan HAM yang kokoh, konsep negara hukum 
akan kehilangan maknanya. Dalam sistem ini, hak-hak individu tidak 
hanya diakui, tetapi juga dilindungi oleh mekanisme hukum yang tegas. 
Pemerintah bertanggung jawab untuk memastikan semua individu 
memiliki akses keadilan dan perlindungan hukum. Ide tentang perlin-
dungan HAM ini tidak lahir dari paham individualisme liberalisme 
semata. Seperti yang dikemukakan dalam referensi, instrumen-instru-
men HAM seperti Magna Charta, Petition of Rights, hingga Deklarasi 
Universal HAM PBB, lahir dari tuntutan kolektif rakyat yang menentang 
absolutisme dan diktatorisme. Ini adalah ekspresi universal dari perla-
wanan terhadap kesewenang-wenangan penguasa.

Di Indonesia, pergulatan dengan konstitusionalisme dan pemba-
tasan kekuasaan juga memiliki sejarah yang kaya. Sejarah ketatanega-
raan mencatat dinamika menarik mengenai pengaturan HAM dalam 
konstitusi. UUD 1945, Konstitusi RIS 1949, dan UUDS 1950, ketiganya 
memuat pengaturan dan perlindungan HAM. Namun, setiap konstitusi 
memiliki nuansanya sendiri. UUD 1945 yang dirancang oleh tokoh-tokoh 
kemerdekaan, pada awalnya, diwarnai oleh silang pendapat mengenai 
pencantuman materi HAM secara eksplisit. Perdebatan ini, terutama 
antara kubu Soekarno-Soepomo yang menolak dan kubu Hatta-Yamin 
yang menginginkan, akhirnya menghasilkan kompromi. Materi HAM 
dicantumkan secara terbatas dan lebih bersifat implisit, dengan dalih 
bahwa hal-hal ini dapat ditemukan jika diteliti lebih mendalam.

Konstitusi sebagai Pilar Hak Asasi Manusia 37



Kekhawatiran Hatta dan Yamin tentang potensi kesewe-
nang-wenangan penguasa jika materi HAM tidak diatur secara eksplisit 
terbukti memiliki dasar historis. Sejarah bangsa ini, terutama di masa 
Orde Baru, menunjukkan bagaimana kekuasaan yang kurang terkendali 
dan konstitusi yang minim pengaturan HAM dapat membuka celah bagi 
terjadinya pelanggaran hak. Setelah tumbangnya rezim Orde Baru dan 
memasuki Era Reformasi, semangat konstitusionalisme dan perlindungan 
HAM menemukan momentumnya. Empat kali amandemen UUD 1945 
yang dilakukan dari tahun 1999 hingga 2002, menjadi bukti nyata adanya 
kemauan politik untuk memperbaiki kesalahan masa lalu. Amandemen 
ini secara fundamental mengubah UUD 1945 dari konstitusi yang minim 
pengaturan menjadi konstitusi yang kuat dan berorientasi pada HAM.

Perubahan paling monumental adalah pencantuman Bab XA tentang 
HAM, dari Pasal 28A hingga 28J. Langkah ini merupakan pernyataan 
tegas bahwa HAM bukan lagi pelengkap, tetapi fondasi utama negara. 
Jaminan HAM dalam UUD 1945 pasca-amandemen menjadi lebih 
luas dan eksplisit, bahkan hampir mencakup semua pengaturan dalam 
Deklarasi Universal HAM 1948. Perubahan ini juga menegaskan bahwa 
kekuasaan negara di Indonesia memiliki batas yang jelas, tidak lagi 
mutlak, dan harus tunduk pada perlindungan hak-hak dasar warga 
negara.

Perkembangan ini sejalan dengan pandangan Soetandyo 
Wignyosoebroto yang menyatakan bahwa ide konstitusionalisme dapat 
dipulangkan ke dalam dua esensi: konsep negara hukum yang menyata-
kan bahwa kewibawaan hukum mengatasi kekuasaan negara, dan konsep 
hak-hak sipil warga negara yang dijamin oleh konstitusi. Amandemen 
UUD 1945 mengukuhkan kedua esensi ini. Tindakan tersebut secara 
historis mengakui bahwa negara dibentuk bukan untuk menguasai, 
melainkan untuk melayani dan melindungi warganya. Konstitusi, dalam 
kerangka ini, menjadi alat vital untuk mengawasi dan membatasi keku-
asaan tersebut.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia38



Konstitusionalisme adalah sebuah proses yang berkelanjutan. Ia 
merupakan refleksi dari pengalaman kolektif suatu bangsa. Sebuah 
konstitusi tidak akan bermakna tanpa komitmen untuk menegakkannya. 
Konstitusionalisme membutuhkan kesadaran, keberanian, dan partisipasi 
setiap warga negara untuk mewujudkan konstitusi sebagai realitas yang 
hidup. Ia bukan sekadar teks hukum, melainkan sebuah etika politik yang 
mendasari setiap tindakan negara, memastikan bahwa setiap kebijakan 
dan keputusan selalu berorientasi pada perlindungan dan pemajuan 
martabat manusia.

Konstitusi sebagai Pilar Hak Asasi Manusia 39





BAB III
HAK ASASI MANUSIA DALAM PRAKTIK 

NASIONAL DAN GLOBAL



Jaminan HAM dalam Undang-Undang No. 39/1999 
dan UU No. 26/2000
Setelah pintu reformasi terbuka, sebuah babak baru dalam sejarah hukum 
dan politik Indonesia dimulai. Gelombang perubahan yang mengalir 
sejak tahun 1998 tidak hanya menumbangkan sebuah rezim, tetapi juga 
membangkitkan kesadaran kolektif untuk menata ulang pondasi bernegara. 
Di antara sekian banyak agenda yang mendesak, satu isu tampil ke permu-
kaan dengan begitu kuat: hak asasi manusia. Selama berpuluh-puluh tahun, 
konsep ini kerap dianggap sebagai wacana asing atau bahkan ancaman, 
sehingga pengaturannya dalam konstitusi terkesan terbatas dan tersirat. 
Reformasi menuntut pengakuan yang lebih nyata, lebih eksplisit, dan 
lebih terlembagakan. Tuntutan ini bukan hanya datang dari kalangan 
aktivis atau intelektual, melainkan juga dari rakyat yang telah merasakan 
langsung dampak dari praktik-praktik kekuasaan yang sewenang-wenang. 
Mereka yang menjadi korban kekerasan, diskriminasi, dan ketidakadilan 
membutuhkan sebuah kerangka hukum yang tidak hanya menjanjikan 
perlindungan di atas kertas, tetapi juga menyediakan jalan nyata menuju 
keadilan.

Dalam iklim politik yang penuh dinamika itu, lahirlah dua tonggak legis-
latif yang menjadi jawaban atas tuntutan zaman: Undang-UndangNomor 
39 Tahun 1999 tentang Hak Asasi Manusia dan Undang-UndangNomor 
26 Tahun 2000 tentang Pengadilan Hak Asasi Manusia. Kedua Undang-
Undangini tidak dapat dipisahkan; keduanya saling melengkapi. Jika UU 
No. 39/1999 adalah deklarasi filosofis dan normatif, yang mendefinisikan 
dan mengakui keberadaan HAM, maka UU No. 26/2000 adalah pene-
gasan fungsional yang memberikan kekuatan pelaksana, menyediakan 
mekanisme untuk menuntut keadilan. Keduanya merupakan manifestasi 
dari komitmen sebuah bangsa yang sedang berproses menuju pematangan 
demokrasi, sebuah perjalanan di mana hak dan martabat manusia tidak 
lagi menjadi komoditas politik yang bisa diperdagangkan, tetapi fondasi 
moral yang tak tergoyahkan.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia42



Sebelum berbicara tentang penegakan, seseorang harus terlebih dahulu 
memahami apa yang hendak ditegakkan. UU No. 39/1999 hadir untuk 
mengisi kekosongan hukum yang selama ini terasa. Di bagian menimbang, 
Undang-Undangini meletakkan fondasi filosofisnya yang kokoh. Manusia 
dipandang sebagai ciptaan Tuhan Yang Maha Esa yang dianugerahi hak 
asasi untuk menjamin harkat dan martabat dirinya. Hak-hak ini bersifat 
kodrati, universal, dan langgeng, sehingga harus dilindungi oleh negara, 
hukum, pemerintah, dan setiap individu. Narasi ini melampaui sekadar 
kerangka hukum; ia membawa dimensi teologis dan moral, menempatkan 
HAM bukan sebagai konstruksi manusia semata, melainkan anugerah yang 
harus dihormati. Lebih dari itu, Undang-Undang ini secara eksplisit menga-
kui tanggung jawab Indonesia sebagai anggota Perserikatan Bangsa-Bangsa, 
mengemban tugas moral dan hukum untuk menjunjung tinggi Deklarasi 
Universal HAM 1948. Ini adalah sebuah pengakuan yang matang akan 
posisi Indonesia dalam panggung global, menunjukkan bahwa jaminan 
HAM di dalam negeri adalah bagian integral dari komitmen internasional, 
bukan semata-mata produk dari desakan pihak luar. Dengan demikian, UU 
ini mengikat Indonesia pada standar moral dan hukum yang lebih tinggi, 
baik di mata domestik maupun internasional.

Undang-Undang ini mencoba membangun sebuah arsitektur perlin-
dungan HAM yang komprehensif. Di Pasal 1, misalnya, definisi HAM 
dijelaskan sebagai seperangkat hak yang melekat pada hakikat dan keber-
adaan manusia, sebuah definisi yang sangat luas dan inklusif. Di sana juga 
terdapat definisi kewajiban dasar manusia, sebagai pengingat bahwa hak 
dan kewajiban adalah dua sisi mata uang yang tidak terpisahkan. Hak 
individu hanya bisa tegak jika ada kesadaran akan kewajiban terhadap 
sesama dan masyarakat. Hal ini mencerminkan kearifan lokal yang menye-
imbangkan individualisme dan komunitarianisme, sebuah pemahaman 
bahwa kebebasan individu tidak dapat dipisahkan dari tanggung jawab 
sosial. Definisi diskriminasi dan penyiksaan yang termuat di dalamnya 
juga sangat rinci, menunjukkan upaya untuk mengidentifikasi dan mena-
mai kejahatan-kejahatan terhadap kemanusiaan yang sering kali terjadi di 
masa lalu. Pemetaan ini bukan sekadar formalitas hukum; ia adalah sebuah 

Hak Asasi Manusia dalam Praktik Nasional Dan Global 43



langkah sadar untuk memberikan nama pada penderitaan, sebuah langkah 
awal yang esensial untuk mencari keadilan dan memastikan bahwa sejarah 
kelam tidak akan terulang.

Salah satu hal paling signifikan dalam UU No. 39/1999 adalah pembe-
daan antara hak yang dapat dikurangi (derogable rights) dan yang tidak 
dapat dikurangi (non-derogable rights). Pasal 4 secara tegas menyatakan 
beberapa hak yang tidak dapat dikurangi dalam keadaan apapun dan oleh 
siapapun. Hak untuk hidup, hak untuk tidak disiksa, hak kebebasan pribadi, 
pikiran dan hati nurani, hak beragama, dan hak untuk tidak dituntut atas 
dasar hukum yang berlaku surut (Undang-Undang (UU) Nomor 39 Tahun 
1999 Tentang Hak Asasi Manusia, n.d.),  adalah contoh-contoh hak yang 
menjadi pondasi utama ini. Deklarasi tegas ini menjadi semacam benteng 
moral. Dalam situasi krisis politik, perang, atau keadaan darurat, hak-hak 
ini tidak boleh disisihkan. Ia berfungsi sebagai pengingat yang kuat bahwa 
bahkan dalam situasi paling genting, martabat manusia harus tetap dijun-
jung tinggi. Ia adalah sebuah kompas etis yang memandu setiap tindakan 
negara, memastikan bahwa kekuasaan tidak akan pernah lagi melampaui 
batas-batas kemanusiaan.

Perlindungan HAM yang diakui dalam UU No. 39/1999 juga meliputi 
spektrum yang sangat luas. Mulai dari hak untuk hidup (Pasal 9), hak 
berkeluarga dan melanjutkan keturunan (Pasal 10), hak mengembangkan 
diri (Pasal 11-16), hingga hak untuk memperoleh keadilan (Pasal 17-19). 
Di dalamnya juga terdapat pasal-pasal yang secara spesifik melindungi 
hak perempuan dan anak, serta hak-hak dalam masyarakat hukum adat. 
Dengan memberikan perhatian khusus pada kelompok rentan, Undang-
Undangini menunjukkan kepekaan sosialnya. Ia tidak hanya berbicara 
tentang hak manusia secara abstrak, tetapi mencoba melihat manusia dalam 
konteksnya yang konkret, dengan segala kerentanan dan keunikannya. Ini 
adalah sebuah langkah yang menunjukkan kedewasaan dalam memahami 
bahwa keadilan tidak berarti memperlakukan semua orang sama, tetapi 
memperlakukan setiap orang secara adil sesuai dengan kebutuhan dan 
kondisinya.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia44



Namun, pengakuan hak tanpa mekanisme penegakan ibarat sebuah 
janji kosong. Di sinilah UU No. 26/2000 mengambil perannya. Lahir satu 
tahun setelah UU No. 39/1999, Undang-Undangini bukan sekadar suple-
men, melainkan sebuah kebutuhan krusial. Ia secara spesifik membentuk 
Pengadilan Hak Asasi Manusia sebagai pengadilan khusus untuk mena-
ngani pelanggaran HAM yang berat. Pemilihan kata “pengadilan khusus” 
menunjukkan kesadaran bahwa kejahatan HAM yang berat tidak bisa dise-
lesaikan melalui mekanisme peradilan biasa. Dibutuhkan sebuah institusi 
dengan wewenang, prosedur, dan jangkauan yang spesifik. Pasal 1 UU ini 
dengan jelas membedakan pelanggaran hak asasi manusia secara umum 
dengan pelanggaran hak asasi manusia yang berat.

Undang-Undang ini mendefinisikan secara tegas apa yang dimak-
sud dengan pelanggaran hak asasi manusia yang berat. Menurut Pasal 7, 
pelanggaran tersebut mencakup kejahatan genosida dan kejahatan terhadap 
kemanusiaan. Pasal 8 merinci kejahatan genosida sebagai tindakan yang 
dilakukan dengan maksud untuk menghancurkan atau memusnahkan 
seluruh atau sebagian kelompok bangsa, ras, etnis, atau agama. Ini terma-
suk pembunuhan, penderitaan fisik atau mental yang berat, dan upaya 
mencegah kelahiran di dalam kelompok tersebut. Di sisi lain, kejahatan 
terhadap kemanusiaan yang diatur dalam Pasal 9 merujuk pada serangan 
sistematis atau meluas terhadap penduduk sipil, termasuk pembunuhan, 
pemusnahan, perbudakan, pengusiran, penyiksaan, dan penghilangan 
orang secara paksa. Definisi-definisi ini bukan hanya sekadar batasan 
hukum; mereka adalah cerminan dari tragedi-tragedi kemanusiaan yang 
pernah terjadi. Dengan memberikan definisi yang jelas, Undang-Undangini 
mencoba membangun sebuah memori kolektif, memastikan bahwa keja-
hatan-kejahatan itu tidak akan terlupakan dan para pelakunya dapat 
dimintai pertanggungjawaban.

Pengadilan HAM tidak hanya memiliki yurisdiksi di dalam wilayah 
teritorial Indonesia. Pasal 5 secara tegas memberikan wewenang kepada 
pengadilan ini untuk memeriksa dan memutus perkara pelanggaran 
HAM berat yang dilakukan di luar batas teritorial Indonesia oleh warga 

Hak Asasi Manusia dalam Praktik Nasional Dan Global 45



negara Indonesia. Ini adalah sebuah langkah progresif yang menunjukkan 
bahwa keadilan tidak mengenal batas geografis. Pelaku kejahatan tidak 
dapat bersembunyi di luar negeri dan lolos dari jerat hukum. Sebaliknya, 
jangkauan pengadilan ini mencerminkan prinsip keadilan universal dan 
kewajiban negara untuk memastikan bahwa warga negaranya mematuhi 
norma-norma HAM global, di mana pun mereka berada. Namun, perja-
lanan UU No. 26/2000 tidaklah tanpa tantangan. Sejak awal, pembentukan 
pengadilan ini diupayakan untuk memberikan keadilan bagi korban-kor-
ban pelanggaran HAM masa lalu. Pergulatan politik untuk menghadirkan 
pengadilan ad hoc bagi kasus-kasus sebelum tahun 2000 menunjukkan 
betapa rumitnya memadukan keadilan transisional dengan hukum positif. 
Proses ini sering kali diwarnai oleh tarik-menarik kepentingan, tekanan 
publik, dan hambatan birokrasi. Ia adalah sebuah cermin yang menun-
jukkan bahwa sebuah hukum, sekuat apa pun substansinya, tidak akan 
berfungsi secara otomatis. Ia membutuhkan kehendak politik, keberanian 
institusi, dan partisipasi aktif dari masyarakat sipil untuk benar-benar 
hidup.

Kedua Undang-Undang ini menjadi satu kesatuan yang utuh. UU No. 
39/1999 adalah jiwa yang memberikan roh pada konsep HAM, semen-
tara UU No. 26/2000 adalah raga yang memberikan kemampuan untuk 
bergerak dan bertindak. Keduanya menjadi simbol dari sebuah bangsa 
yang berupaya untuk berdamai dengan masa lalunya, membangun masa 
kini yang lebih adil, dan meletakkan fondasi bagi masa depan yang lebih 
bermartabat. Ini bukan sekadar produk hukum; ia adalah sebuah deklarasi 
moral dan sosial. Kehadirannya adalah sebuah pengakuan bahwa perja-
lanan Indonesia menuju negara yang menghormati HAM adalah sebuah 
proses yang panjang, berliku, dan membutuhkan partisipasi dari setiap 
individu. Di balik pasal-pasal dan ayat-ayatnya, terdapat harapan akan 
sebuah masyarakat yang tidak hanya memahami hak, tetapi juga mengha-
yati kewajiban, dan tidak hanya menuntut keadilan, tetapi juga berjuang 
untuk mewujudkannya.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia46



Pengaruh Instrumen HAM Internasional terhadap Sistem 
Nasional

Perkembangan historis dan evolusi hukum kontemporer memperlihatkan 
bahwa gagasan kedaulatan negara tidak lagi dipahami sebagai otoritas 
yang mutlak dan terisolasi. Sebaliknya, norma-norma global, khususnya 
yang berkaitan dengan hak asasi manusia (HAM), telah memengaruhi 
batas-batas tradisional kedaulatan. Fenomena ini menempatkan Indonesia 
pada posisi yang mengharuskan sistem hukum nasional untuk menyelaras-
kan diri dengan standar minimum yang telah disepakati oleh komunitas 
internasional. Globalisasi, melalui instrumen hukum internasional dan 
tekanan opini publik dunia, telah menciptakan sebuah ekosistem hukum 
yang saling terhubung, di mana tindakan suatu negara dapat diukur dan 
dievaluasi berdasarkan kriteria universal. Konsep kedaulatan yang absolut 
kini telah digantikan oleh gagasan kedaulatan yang bertanggung jawab, 
di mana legitimasi kekuasaan negara tidak hanya berasal dari pengakuan 
internal, tetapi juga dari kemampuannya untuk melindungi dan mempro-
mosikan hak-hak dasar warga negaranya sesuai dengan standar global. Ini 
merupakan pergeseran fundamental dari pendekatan yang berorientasi 
pada negara (state-centric) menuju pendekatan yang berorientasi pada 
individu (individual-centric), di mana individu memiliki hak-hak yang 
inheren dan tidak dapat diganggu gugat, terlepas dari di mana mereka 
berada. Pengaruh ini tidak hanya berdampak pada pembentukan hukum, 
tetapi juga pada cara negara berinteraksi dengan komunitas internasional, 
termasuk dalam hal diplomasi, perdagangan, dan kerjasama multilateral.

Dinamika pengaruh instrumen HAM internasional terhadap Indonesia 
dapat dianalisis melalui beberapa tahapan. Meskipun prinsip-prinsip HAM 
telah diakomodasi secara implisit dalam Undang-Undang Dasar 1945 
(UUD 1945) sejak awal kemerdekaan, butuh waktu yang substansial bagi 
gagasan-gagasan tersebut untuk terlembaga secara kuat. Titik balik yang 
signifikan adalah Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia (DUHAM) 1948. 
Dokumen ini, yang lahir sebagai respons terhadap trauma Perang Dunia 
II, merupakan pernyataan moral yang fundamental. 

Hak Asasi Manusia dalam Praktik Nasional Dan Global 47



DUHAM menegaskan bahwa hak-hak dasar, seperti hak untuk hidup 
dan kebebasan, bukan merupakan isu domestik semata, melainkan meru-
pakan hak universal yang melekat pada setiap individu. Sebagai anggota 
Perserikatan Bangsa-Bangsa (PBB), Indonesia secara moral dan politik 
terikat untuk mengintegrasikan nilai-nilai ini, meskipun proses adopsi 
formalnya berlangsung secara bertahap. Pengakuan ini bukan hanya simbo-
lis; ia membuka jalan bagi dialog berkelanjutan antara idealisme global dan 
realitas domestik, menempatkan isu HAM dalam agenda kebijakan luar 
negeri dan domestik. Peran DUHAM dalam konteks ini sangat strategis 
karena ia berfungsi sebagai tolok ukur universal yang memberikan legiti-
masi moral bagi gerakan HAM di seluruh dunia, termasuk di Indonesia. 
Sebelum adanya DUHAM, perdebatan tentang HAM seringkali terko-
tak-kotak dalam perspektif budaya dan politik lokal. Dengan adanya dekla-
rasi ini, sebuah kerangka kerja universal yang bersifat non-diskriminatif 
dan inklusif menjadi tersedia, memungkinkan berbagai negara untuk 
bersepakat pada satu set standar minimum meskipun dengan interpretasi 
yang mungkin berbeda. Hal ini mendorong pembentukan opini publik 
global yang secara bertahap mulai menuntut akuntabilitas dari negara-
negara yang gagal melindungi hak-hak warganya, sehingga menciptakan 
tekanan eksternal yang signifikan bagi Indonesia.

Pada era Orde Baru, pengaruh instrumen internasional cenderung 
terbatas pada wacana. HAM sering kali dikesampingkan dengan dalih 
menjaga stabilitas dan memprioritaskan pembangunan. Pengaturan HAM 
dalam UUD 1945 pada masa itu bersifat minimal, dan tidak ada kerangka 
legislatif yang kuat untuk melindunginya. Hal ini menciptakan jurang 
pemisah yang lebar antara komitmen politik dan realitas implementasi. 
Kebebasan individu dibatasi, dan pengawasan terhadap kekuasaan negara 
hampir tidak berfungsi. Salah satu contoh yang paling menonjol adalah 
minimnya perlindungan terhadap kebebasan berpendapat dan berserikat, 
di mana organisasi masyarakat sipil dan media massa berada di bawah 
kontrol ketat pemerintah. Akibatnya, instrumen internasional pada periode 
tersebut berfungsi lebih sebagai peta teoretis tanpa mekanisme yang efektif 
untuk memandu tindakan hukum domestik. 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia48



Konsep stabilitas politik yang diusung oleh pemerintah saat itu sering-
kali dijadikan pembenaran untuk membatasi hak-hak sipil dan politik. 
Berbagai kasus pembredelan media, pengekangan aktivitas mahasiswa, dan 
pembubaran organisasi yang dianggap kritis menjadi bukti nyata bahwa 
negara lebih mengutamakan kontrol daripada perlindungan hak asasi. 
Instrumen internasional seperti DUHAM dan ICCPR, meskipun dikenal 
oleh para akademisi dan birokrat, tidak memiliki kekuatan hukum yang 
mengikat secara langsung dan tidak menjadi prioritas dalam pembuatan 
kebijakan. Pengaruhnya terbatas pada ranah wacana intelektual di kalangan 
minoritas terpelajar, sementara di tingkat praksis, penegakan hukum masih 
sangat dipengaruhi oleh kepentingan kekuasaan.

Pergeseran mendasar terjadi pasca Reformasi 1998. Pada periode 
tersebut, tuntutan terhadap keadilan dan perlindungan HAM menjadi isu 
sentral. Dalam iklim politik yang lebih terbuka, pengaruh instrumen HAM 
internasional menjadi sangat jelas. Tuntutan global dan aspirasi domestik 
untuk perubahan bertemu pada satu titik. Kejatuhan rezim otoriter mencip-
takan ruang politik yang memungkinkan wacana HAM berkembang dari 
sekadar retorika menjadi agenda legislatif yang konkret. Proses ini bukan 
sekadar respons reaktif, melainkan hasil dari perjuangan panjang aktivis 
HAM dan tekanan internasional yang konsisten. Hal ini memicu lahirnya 
Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999 tentang Hak Asasi Manusia dan 
Undang-Undang Nomor 26 Tahun 2000 tentang Pengadilan Hak Asasi 
Manusia. Kedua undang-undang ini menjadi bukti nyata adopsi norma-
norma internasional ke dalam sistem hukum nasional Indonesia.

Proses ini dikenal sebagai konvergensi normatif, yang menggam-
barkan upaya sistematis untuk menyelaraskan hukum domestik dengan 
standar internasional yang telah diakui. Secara spesifik, UU No. 39/1999 
merespons secara substansial prinsip-prinsip yang terkandung dalam 
DUHAM dan Kovenan Internasional tentang Hak-Hak Sipil dan Politik 
(ICCPR), serta kovenan-kovenan lainnya, dengan mendefinisikan secara 
rinci hak-hak sipil, politik, ekonomi, sosial, dan budaya. Dokumen ini 
secara eksplisit mengatur hak-hak fundamental seperti hak untuk hidup, 

Hak Asasi Manusia dalam Praktik Nasional Dan Global 49



hak atas kebebasan, hak untuk tidak disiksa, dan hak untuk mendapat-
kan keadilan, yang sebelumnya tidak terperinci dalam undang-undang. 
Sementara itu, UU No. 26/2000 memberikan mekanisme hukum formal 
untuk mengadili pelanggaran HAM yang berat, seperti genosida dan keja-
hatan terhadap kemanusiaan. Adanya pengadilan khusus ini menunjukkan 
komitmen serius negara untuk tidak membiarkan kejahatan luar biasa 
tersebut tanpa pertanggungjawaban, meskipun implementasinya masih 
menjadi perdebatan. Lahirnya kedua undang-undang ini juga menandai 
perubahan paradigma dari pendekatan yang cenderung represif menjadi 
pendekatan yang lebih berorientasi pada perlindungan dan pemenuhan 
hak-hak dasar warga negara.

Meskipun demikian, proses adopsi dari satu sistem hukum ke sistem 
hukum lain, atau legal transplant, tidak sepenuhnya bebas dari tantangan. 
Implementasi undang-undang HAM sering kali terbentur oleh realitas 
politik, sosial, dan budaya di Indonesia. Meskipun kerangka legislatif telah 
terbentuk, pelaksanaannya di lapangan masih menunjukkan kesenjangan 
antara teks hukum (lex scripta) dan praktik yang sebenarnya. Fenomena 
resistensi birokrasi menjadi salah satu hambatan utama, di mana kurangnya 
pemahaman, inersia kelembagaan, atau bahkan ketiadaan kemauan politik 
di kalangan aparat penegak hukum menghambat penegakan hukum yang 
efektif. Selain itu, keterbatasan sumber daya dan sistem pendidikan yang 
belum sepenuhnya menginternalisasi nilai-nilai HAM juga berkontribusi 
pada tantangan ini. Dinamika politik-hukum, di mana kepentingan jangka 
pendek kerap mengalahkan komitmen jangka panjang terhadap HAM, 
semakin mempersulit harmonisasi antara kewajiban internasional dan 
praktik nasional.

Di sisi lain, pengaruh instrumen HAM internasional juga mengha-
silkan dampak positif yang signifikan. Ratifikasi konvensi internasional 
memberikan landasan hukum yang kuat bagi masyarakat sipil dan Komisi 
Nasional Hak Asasi Manusia (Komnas HAM) untuk melakukan advo-
kasi. Instrumen internasional ini dapat dimanfaatkan sebagai alat yang 
efektif untuk menuntut akuntabilitas negara di forum domestik maupun 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia50



internasional. Contohnya, melalui mekanisme Mahkamah Konstitusi, 
masyarakat dapat mengajukan uji materi terhadap undang-undang yang 
dianggap bertentangan dengan HAM. Di tingkat internasional, Indonesia 
harus mempertanggungjawabkan rekam jejaknya di forum seperti Universal 
Periodic Review (UPR) di PBB, di mana negara-negara lain memberikan 
rekomendasi untuk perbaikan. Proses ini menunjukkan bahwa pengaruh 
HAM internasional bukanlah sekadar asimilasi pasif, melainkan sebuah 
dialog aktif antara aktor-aktor global dan lokal yang saling memperkuat 
untuk mendorong perbaikan.

Interaksi antara instrumen HAM internasional dan sistem hukum 
nasional Indonesia adalah sebuah narasi yang berkelanjutan. Ia mereflek-
sikan upaya sebuah bangsa untuk mengintegrasikan nilai-nilai universal 
dengan konteks lokal. Kesenjangan antara harapan normatif dan realitas 
implementatif menjadi pengingat bahwa perlindungan HAM membutuh-
kan lebih dari sekadar regulasi formal. Ia memerlukan komitmen politik 
yang berkelanjutan, reformasi institusional yang mendalam, dan partisipasi 
aktif dari seluruh elemen masyarakat. Upaya ini merupakan indikator 
kematangan sebuah negara dalam membangun peradaban hukum yang 
adil dan beradab.

Peran Lembaga Nasional dan Internasional dalam 
Penegakan HAM
Perlindungan dan pemenuhan hak asasi manusia (HAM) merupakan 
tanggung jawab yang melampaui ranah individu dan masyarakat, menuntut 
adanya kerangka kerja kelembagaan yang kokoh serta terintegrasi, baik 
pada tingkat domestik maupun global. Dalam konteks ini, institusi-insti-
tusi yang beroperasi pada tataran nasional dan internasional tidak dapat 
dipandang secara parsial, melainkan sebagai komponen vital dalam suatu 
ekosistem penegakan hukum yang bersifat komplementer. Peran dualistik 
lembaga-lembaga ini, sebagai pilar yang menginternalisasi norma-norma 
HAM dalam praktik bernegara dan sebagai mekanisme akuntabilitas, 
menjadi kunci untuk mentransformasi HAM dari sekadar wacana idealis 

Hak Asasi Manusia dalam Praktik Nasional Dan Global 51



menjadi realitas yang dapat diakses oleh setiap individu. Oleh karena itu, 
analisis terhadap fungsi dan interaksi kelembagaan ini menyajikan narasi 
kompleks mengenai sinergi, tantangan, dan evolusi berkelanjutan dalam 
upaya kolektif untuk menegakkan martabat manusia.

Pada tataran nasional, ujung tombak penegakan HAM di Indonesia 
diemban oleh beberapa institusi yang memiliki mandat serta fungsi yang 
berbeda namun bersifat komplementer. Peran sentral di antaranya dipegang 
oleh Komisi Nasional Hak Asasi Manusia (Komnas HAM), sebuah badan 
independen yang didirikan sebagai respons terhadap tuntutan reformasi 
serta kebutuhan akan pengawasan eksternal terhadap kekuasaan negara. 
Berbeda dari institusi penegak hukum konvensional seperti kepolisian atau 
kejaksaan, Komnas HAM tidak hanya berwenang melakukan investigasi, 
melainkan juga berfokus pada fungsi pemantauan, mediasi, dan advokasi. 
Komnas HAM berfungsi sebagai kanal bagi masyarakat untuk melaporkan 
dugaan pelanggaran, menyediakan jalur alternatif bagi para korban yang 
mungkin merasa enggan atau tidak memiliki kapabilitas untuk berha-
dapan langsung dengan sistem peradilan formal. Melalui penyelidikan 
yang cermat, Komnas HAM berupaya mengumpulkan fakta, menyusun 
laporan, dan pada akhirnya, merumuskan rekomendasi yang ditujukan 
kepada pemerintah. 

Rekomendasi-rekomendasi tersebut, meskipun secara hukum tidak 
selalu memiliki kekuatan mengikat, memiliki bobot moral dan politik 
yang substansial dalam mendorong perubahan kebijakan dan reformasi 
institusional. Sebagai ilustrasi, rekomendasi Komnas HAM terkait kasus-
kasus pelanggaran HAM berat pada masa lalu telah menjadi landasan bagi 
pembentukan tim penyelidikan ad hoc dan memicu momentum politik 
untuk menuntut akuntabilitas, meskipun prosesnya sering kali berlangsung 
lama dan menghadapi berbagai kendala. Selain itu, Komnas HAM juga 
secara proaktif memberikan masukan konstruktif mengenai perumusan 
regulasi dan kebijakan publik, guna memastikan bahwa setiap produk 
hukum yang dihasilkan pemerintah selaras dengan prinsip-prinsip HAM 
yang bersifat universal.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia52



Di samping peran mediasi dan pengawasan Komnas HAM, sistem 
peradilan nasional memiliki peranan krusial sebagai benteng terakhir 
dalam penegakan HAM. Namun, disadari bahwa kasus-kasus pelanggaran 
HAM yang tergolong berat, seperti kejahatan genosida dan kejahatan 
terhadap kemanusiaan, memiliki kompleksitas yang melampaui yurisdiksi 
pengadilan umum. Sebagai konsekuensi, Pengadilan Hak Asasi Manusia 
(Pengadilan HAM) dibentuk sebagai pengadilan khusus untuk mengadili 
kejahatan-kejahatan luar biasa tersebut. Keberadaan pengadilan spesi-
fik ini merefleksikan pengakuan negara bahwa pelanggaran berat HAM 
membutuhkan mekanisme peradilan yang terpisah, dengan kewenangan 
dan prosedur yang disesuaikan, sebagaimana termaktub dalam Undang-
Undang Nomor 26 Tahun 2000. 

Pengadilan HAM, melalui prosesnya, berupaya memberikan keadilan 
dan akuntabilitas, tidak hanya bagi para korban pada saat ini, melainkan 
juga untuk mencegah terulangnya kejahatan serupa di masa mendatang. 
Undang-undang tersebut secara eksplisit mendefinisikan kejahatan geno-
sida sebagai tindakan yang dilakukan dengan niat untuk menghancurkan, 
baik secara keseluruhan maupun sebagian, suatu kelompok bangsa, etnis, 
ras, atau agama. Sementara itu, kejahatan terhadap kemanusiaan didefi-
nisikan sebagai serangan yang meluas atau sistematis terhadap populasi 
sipil. Pengadilan ini menunjukkan komitmen Indonesia untuk mematuhi 
prinsip-prinsip hukum internasional, bahkan dengan mengakui yurisdiksi 
teritorialnya hingga mencakup tindakan di luar batas negara jika kejahatan 
tersebut dilakukan oleh warga negara Indonesia. Meskipun demikian, 
efektivitas pengadilan ini sangat bergantung pada independensi hakim, 
integritas jaksa, dan dukungan politik yang kuat guna memastikan bahwa 
impunitas bagi para pelaku dapat dihindari. Tantangan signifikan yang 
dihadapi meliputi kesulitan dalam menghimpun alat bukti yang telah 
kadaluarsa, terutama untuk kasus-kasus historis, serta potensi intervensi 
politik yang dapat menghambat jalannya proses peradilan.

Di luar kerangka struktural formal negara, organisasi masyarakat sipil 
(OMS), yang mencakup lembaga bantuan hukum dan berbagai lembaga 

Hak Asasi Manusia dalam Praktik Nasional Dan Global 53



swadaya masyarakat (LSM) HAM, memiliki peran yang tidak kalah vital. 
Mereka bertindak sebagai mitra kritis dan entitas pelengkap bagi insti-
tusi negara, sering kali menjadi katalisator perubahan yang digerakkan 
dari bawah. OMS beroperasi secara langsung di lapangan, memberikan 
pendampingan kepada korban, menyediakan bantuan hukum, melaksa-
nakan advokasi publik, serta menyebarluaskan pendidikan dan kesadaran 
mengenai HAM kepada khalayak. Peran mereka sangat esensial karena 
mereka mampu menjangkau kelompok-kelompok rentan yang sering kali 
tidak terperhatikan oleh struktur negara, dan laporan-laporan yang mereka 
hasilkan sering kali menjadi sumber informasi yang berharga bagi

Komnas HAM, bahkan bagi forum-forum internasional. Mereka 
berfungsi sebagai jembatan yang menghubungkan aspirasi masyarakat 
akar rumput dengan proses perumusan kebijakan pada tingkat nasional 
maupun global. Sebagai ilustrasi, entitas seperti KontraS (Komisi untuk 
Orang Hilang dan Korban Tindak Kekerasan) dan LBH (Lembaga Bantuan 
Hukum) telah berada di barisan terdepan dalam mengadvokasi kasus-kasus 
pelanggaran HAM berat dan menyediakan pendampingan hukum yang 
sangat krusial bagi para korban dan keluarga mereka. Tanpa keterlibatan 
aktif dari OMS, proses penegakan HAM akan kehilangan representasi 
suara-suara otentik dari pihak-pihak yang paling terdampak.

Sementara itu, pada ranah global, mekanisme penegakan HAM berpe-
ran sebagai jejaring pengaman yang memastikan setiap negara mematuhi 
standar universal. Peran sentral diembankan kepada Perserikatan Bangsa-
Bangsa (PBB), khususnya melalui Dewan Hak Asasi Manusia (UNHRC). 
UNHRC merupakan badan antar-pemerintah yang berdedikasi untuk 
mempromosikan dan melindungi hak-hak asasi manusia secara global, 
serta merespons secara sistematis terhadap situasi-situasi pelanggaran 
HAM (Simma et al., 2024, p. 52). Salah satu mekanisme paling signifikan 
dari UNHRC adalah Universal Periodic Review (UPR), sebuah proses unik 
di mana rekam jejak HAM setiap negara anggota PBB dievaluasi secara 
periodik oleh negara-negara lain. UPR menciptakan sebuah forum di mana 
pemerintah berkewajiban mempertanggungjawabkan kebijakan-kebijakan 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia54



mereka di hadapan komunitas internasional, yang pada gilirannya meng-
hasilkan rekomendasi yang dapat dimanfaatkan oleh para aktivis domestik 
untuk mendesak reformasi di dalam negeri . 

Proses UPR ini bersifat transparan dan mengikutsertakan OMS seba-
gai pemangku kepentingan yang dapat memberikan laporan tandingan 
(shadow report) untuk melengkapi laporan resmi pemerintah. Selain UPR, 
UNHRC juga mengoperasikan prosedur khusus untuk merespons isu-isu 
tematik, seperti kebebasan berekspresi, hak-hak perempuan, atau penyik-
saan, melalui penugasan pelapor khusus (special rapporteurs). Para pelapor 
ini memiliki mandat untuk melakukan kunjungan ke berbagai negara, 
menyelidiki situasi di lapangan, dan menerbitkan laporan yang menyaji-
kan gambaran objektif mengenai kondisi HAM. Selain UNHRC, berbagai 
badan perjanjian internasional (treaty bodies) yang dibentuk berdasarkan 
kovenan dan konvensi PBB, seperti Komite Hak Asasi Manusia yang 
bertugas memantau implementasi Kovenan Internasional tentang Hak-Hak 
Sipil dan Politik (ICCPR), juga memainkan peranan signifikan. Badan-
badan ini bertanggung jawab untuk memonitor kepatuhan negara-negara 
yang telah meratifikasi perjanjian HAM, menerima laporan periodik, dan 
mengeluarkan rekomendasi. 

Mekanisme ini menyediakan platform yang lebih teknis dan rinci 
untuk menganalisis implementasi HAM di masing-masing negara. Lebih 
lanjut, kolaborasi antarnegara melalui perjanjian ekstradisi, bantuan hukum 
timbal balik, dan forum-forum diplomasi multilateral memungkinkan 
komunitas internasional untuk bersinergi dalam memastikan bahwa para 
pelaku kejahatan HAM berat tidak dapat menghindari proses hukum 
dengan melarikan diri melintasi batas negara. Kerja sama ini menegaskan 
prinsip bahwa keadilan, dalam konteks kejahatan HAM, tidak mengenal 
sekat geografis dan bahwa kedaulatan suatu negara tidak dapat dimanfa-
atkan sebagai perisai untuk melindungi para pelaku kejahatan dari akun-
tabilitas. Konsep ini merupakan manifestasi dari yurisdiksi universal, di 
mana kejahatan-kejahatan tertentu dianggap sebagai kejahatan terhadap 
seluruh umat manusia.

Hak Asasi Manusia dalam Praktik Nasional Dan Global 55



Sinergi antara lembaga nasional dan internasional pada akhirnya 
merupakan faktor kunci bagi keberhasilan penegakan HAM. Laporan-
laporan yang disusun oleh Komnas HAM dan OMS di tingkat domestik 
seringkali menjadi referensi utama dan bukti bagi proses UPR di UNHRC. 
Sebaliknya, rekomendasi yang dikeluarkan oleh UNHRC atau badan-
badan perjanjian PBB dapat memberikan momentum politik yang sangat 
krusial bagi para aktivis domestik untuk mendesak reformasi hukum di 
dalam negeri. Dinamika ini membentuk sebuah siklus umpan balik yang 
konstruktif: informasi dari tingkat bawah (nasional) menjadi masukan 
bagi proses di tingkat atas (internasional), yang kemudian menghasilkan 
rekomendasi yang kembali mendorong perubahan pada tingkat bawah. 
Proses ini menegaskan bahwa perlindungan HAM tidak berjalan secara 
linier, melainkan terwujud sebagai sebuah dialog aktif antara aktor-aktor 
global dan lokal.

Meskipun demikian, keberadaan kerangka kerja kelembagaan yang 
komprehensif ini tidak mengimplikasikan bahwa perjuangan HAM telah 
usai. Terdapat banyak tantangan substansial yang masih harus dihadapi. 
Salah satu isu utamanya adalah diskrepansi antara regulasi formal dan 
implementasi praktis di lapangan. Seringkali, meskipun suatu undang-
undang telah dirumuskan dengan baik, implementasinya terhambat oleh 
kurangnya kemauan politik, resistensi birokrasi, atau keterbatasan sumber 
daya. Kendala-kendala seperti inersia kelembagaan, minimnya pemahaman 
di kalangan aparat penegak hukum, dan sistem pendidikan yang belum 
sepenuhnya menginternalisasi nilai-nilai HAM masih menjadi hambatan 
yang signifikan. Di samping itu, perdebatan klasik antara prinsip kedau-
latan negara dan intervensi internasional masih terus berlangsung, di mana 
sebagian pihak memandang rekomendasi internasional sebagai ancaman 
terhadap otonomi nasional. Kendati demikian, dinamika yang kompleks 
ini mengindikasikan bahwa perlindungan HAM merupakan sebuah proses 
yang panjang, berliku, dan menuntut partisipasi serta komitmen yang 
berkelanjutan dari seluruh pemangku kepentingan, dari tingkat lokal 
hingga global, demi membangun peradaban yang adil dan bermartabat.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia56



BAB IV
TANTANGAN KONTEMPORER PENEGAKAN 

HAM DI INDONESIA



Diskriminasi Rasial, Gender, dan Minoritas Agama
Pembedaan perlakuan, atau diskriminasi, pada dasarnya adalah salah satu 
ironi terbesar dalam peradaban manusia. Di satu sisi, kita membangun 
peradaban di atas landasan universalitas, yaitu gagasan bahwa setiap indi-
vidu memiliki martabat dan hak yang sama, terlepas dari latar belakang 
apa pun. Namun, di sisi lain, praktik diskriminasi—sebuah tindakan yang 
secara fundamental menyangkal prinsip tersebut—terus bersemi dan bera-
kar dalam kehidupan sehari-hari, seringkali tanpa kita sadari. Perbedaan 
yang pada mulanya hanyalah sekadar variasi dalam warna kulit, suku, 
jenis kelamin, atau keyakinan, perlahan-lahan berubah menjadi alasan 
untuk menciptakan jurang pemisah, memupuk prasangka, dan melahirkan 
ketidakadilan. Hal ini memunculkan pertanyaan mendasar: mengapa, 
meskipun kita telah berabad-abad membahas persamaan dan keadilan, kita 
masih kesulitan untuk menerapkannya secara konsisten dalam interaksi 
sosial kita? Mungkin jawabannya terletak pada kompleksitas psikologi 
manusia itu sendiri, di mana naluri untuk mengategorikan dan mencari 
kesamaan di antara sesama menjadi pedang bermata dua.

Sebuah pemikiran yang meresahkan adalah betapa mudahnya kita 
jatuh ke dalam jebakan ini. Diskriminasi tidak selalu berwujud konflik 
bersenjata atau kebijakan yang terang-terangan menindas. Kadang, ia 
bersembunyi dalam frasa-frasa yang terkesan biasa, dalam lelucon yang 
dianggap sepele, atau dalam sebuah anggapan yang sudah lama tertanam 
di benak banyak orang. Frasa seperti “jangan menikah dengan suku/etnis 
A, nanti kamu tersiksa” atau “orang ras B memang kaya-kaya semua” 
adalah contoh kecil dari prasangka yang sering kita temui, yang lama-lama 
mengendap menjadi sebuah keyakinan. Prasangka-prasangka ini adalah 
benih dari tindakan diskriminasi. Mereka menciptakan pembagian yang 
tajam antara “kita” dan “mereka,” sebuah dikotomi yang meruntuhkan 
jembatan-jembatan empati dan pemahaman. Teori Kategorisasi menun-
jukkan bahwa kecenderungan untuk membedakan kelompok kita sendiri 
(in-group) dari kelompok lain (out-group) adalah hal yang alami (Reimer 
et al., 2022, p. 57). Namun, ketika kecenderungan ini dibiarkan berkembang 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia58



tanpa refleksi kritis, ia bisa menjadi basis bagi stereotip negatif yang sulit 
dihilangkan, bahkan ketika bukti-bukti di depan mata menunjukkan 
sebaliknya.

Ketika prasangka ini berakar, ia melahirkan cap buruk atau stigma. 
Stigma adalah sebuah generalisasi yang seringkali tidak akurat, namun 
begitu kuat memengaruhi cara pandang kita. Kita cenderung mengge-
neralisasi satu individu berdasarkan kelompoknya. Jika seseorang dari 
kelompok “mereka” melakukan kesalahan, seringkali kita mengaitkannya 
dengan seluruh kelompok, seolah-olah kesalahan itu adalah sifat inheren. 
Proses ini tidak hanya tidak adil, tetapi juga melumpuhkan kemampuan 
kita untuk melihat individu apa adanya. Kita kehilangan kesempatan untuk 
melihat keragaman dalam kelompok “mereka” dan hanya melihat satu citra 
yang sudah terstigma. Pada titik inilah diskriminasi berubah dari sekadar 
gagasan menjadi aksi, dari prasangka menjadi perlakuan tidak adil yang 
nyata. Mekanisme kognitif yang disebut bias konfirmasi berperan penting 
di sini; kita cenderung lebih memperhatikan informasi yang menguatkan 
prasangka kita dan mengabaikan informasi yang membantahnya, mencip-
takan lingkaran setan yang memperkuat stigma.

Diskriminasi Hak Asasi Manusia (HAM) pada dasarnya adalah peno-
lakan terhadap martabat dan hak-hak yang melekat pada setiap indi-
vidu. Prinsip non-diskriminasi adalah inti dari gerakan HAM. Sejarah 
telah mengajarkan bahwa tanpa prinsip ini, gagasan tentang HAM akan 
menjadi kosong. Hak untuk hidup, kebebasan, dan keamanan personal 
adalah hak yang universal, bukan hak yang diberikan kepada sekelom-
pok orang tertentu berdasarkan atribut mereka. Sayangnya, kita sering 
menemukan bahwa hak-hak ini justru paling mudah dilanggar saat sese-
orang atau kelompok dianggap “berbeda.” Ketika hak dasar seperti akses 
pendidikan, pekerjaan, atau bahkan hanya pengakuan identitas disandera 
oleh prasangka, esensi kemanusiaan itu sendiri terkikis, baik bagi korban 
maupun pelaku diskriminasi. Prinsip non-diskriminasi dalam HAM tidak 
hanya menuntut perlakuan yang sama di mata hukum, tetapi juga menun-
tut pengakuan yang setara dalam tatanan sosial, ekonomi, dan budaya. 

Tantangan Kontemporer Penegakan HAM di Indonesia 59



Penolakan terhadap hak seseorang karena identitasnya, misalnya, adalah 
pelanggaran HAM yang serius, karena ia merampas tidak hanya haknya, 
tetapi juga rasa aman dan kepemilikannya terhadap masyarakat.

Diskriminasi rasial adalah salah satu bentuk diskriminasi yang paling 
menyakitkan dan berakar dalam sejarah. Di Indonesia, misalnya, sejarah 
panjang kolonialisme Belanda menempatkan etnis Tionghoa sebagai warga 
negara kelas dua atau “Timur Asing,” sementara masyarakat pribumi ditem-
patkan di kelas tiga. Warisan hierarki rasial ini tidak serta merta hilang 
seiring berakhirnya penjajahan. Stigma terhadap etnis Tionghoa terus diwa-
riskan, seringkali didukung oleh mitos-mitos yang tidak berdasar. Salah 
satu stigma yang paling kuat adalah anggapan bahwa etnis Tionghoa adalah 
penguasa ekonomi yang terpisah dari masyarakat pribumi. Anggapan 
ini, meskipun seringkali tidak mencerminkan realitas yang kompleks, 
menimbulkan kecemburuan dan pada puncaknya, meledak menjadi keke-
rasan massal, seperti yang terjadi pada Kerusuhan Mei 1998. Kejadian ini 
adalah pengingat yang tragis tentang bagaimana prasangka dapat berubah 
menjadi tindakan kejam yang merampas kemanusiaan. Lebih jauh, warisan 
diskriminasi ini juga tercermin dalam kebijakan-kebijakan yang pernah 
ada, seperti kewajiban mengganti nama, yang memaksa sebuah identitas 
untuk disembunyikan demi pengakuan sebagai bagian dari bangsa.

Namun, diskriminasi rasial di Indonesia tidak hanya terbatas pada 
dinamika pribumi-Tionghoa. Realitas sosial menunjukkan bahwa kelom-
pok-kelompok etnis lain juga mengalami bentuk-bentuk diskriminasi 
yang berbeda, seringkali terkait dengan stereotip regional atau penam-
pilan fisik. Contohnya, narasi yang merendahkan tentang orang-orang 
dari Papua atau Maluku, atau prasangka yang terkait dengan suku-suku 
tertentu di Jawa atau Sumatera, menunjukkan bahwa perpecahan ini 
jauh lebih dalam. Stigma ini sering kali memanifestasikan dirinya dalam 
bentuk-bentuk diskriminasi struktural, seperti hambatan dalam mencari 
pekerjaan atau perlakuan tidak adil dari aparatur negara. Oleh karena 
itu, kita harus mengakui bahwa perjuangan melawan diskriminasi rasial 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia60



adalah perjuangan yang multidimensional dan membutuhkan kesadaran 
akan seluruh spektrum keberagaman di Indonesia.

Diskriminasi gender juga merupakan bentuk penindasan yang 
seringkali terselubung dalam norma-norma sosial. Pembedaan perla-
kuan antara laki-laki dan perempuan, yang seringkali dianggap “wajar,” 
justru membatasi potensi dan hak-hak individu. Pandangan bahwa anak 
laki-laki harus diutamakan untuk mendapatkan pendidikan atau bahwa 
perempuan adalah “milik” suami setelah menikah adalah contoh dari 
diskriminasi gender. Diskriminasi ini tidak hanya menghambat kema-
juan perempuan, tetapi juga membatasi laki-laki dari peran-peran yang 
dianggap “non-maskulin.” Dampaknya, masyarakat secara keseluruhan 
kehilangan setengah dari potensi sumber daya manusianya. Pembedaan 
ini menciptakan kesenjangan yang merusak tidak hanya di tingkat indi-
vidu, tetapi juga di tingkat sosial dan ekonomi. Di tempat kerja, misalnya, 
diskriminasi gender masih terlihat jelas dalam bentuk kesenjangan upah, 
minimnya representasi perempuan di posisi kepemimpinan (fenomena 
“glass ceiling”), dan ekspektasi yang tidak adil terhadap perempuan yang 
sudah menikah atau memiliki anak (Siti Ruhaini Dzuhayatin, 2020, p. 41).

Lebih lanjut, diskriminasi gender juga merugikan laki-laki. Konsep 
maskulinitas toksik, yang mendefinisikan laki-laki sebagai sosok yang 
harus kuat, tidak boleh menunjukkan emosi, dan dominan, membatasi 
ekspresi diri dan kesejahteraan mental mereka. Laki-laki seringkali ditekan 
untuk tidak menunjukkan kelemahan, membuat mereka kesulitan mencari 
bantuan untuk masalah emosional dan mental. Di sisi lain, pembagian 
peran gender yang kaku membatasi partisipasi laki-laki dalam kehidupan 
domestik dan pengasuhan anak, yang sebenarnya merupakan pengalaman 
yang sangat berharga. Diskriminasi ini, yang berakar pada norma sosial 
yang usang, merugikan semua pihak dan menghalangi kita untuk mencapai 
masyarakat yang benar-benar setara.

Selain itu, diskriminasi terhadap minoritas agama menjadi masalah 
yang sangat penting untuk direfleksikan. Di Indonesia, sebuah negara yang 
menjunjung tinggi Pancasila dan Bhinneka Tunggal Ika, masih banyak 

Tantangan Kontemporer Penegakan HAM di Indonesia 61



warga negara yang harus menghadapi kesulitan hanya karena keyakinan 
mereka. Seringkali, keyakinan di luar enam agama yang diakui secara 
resmi mendapatkan stigma sebagai “ateis” atau “animisme.” Stigma ini tidak 
hanya merusak citra mereka di mata masyarakat, tetapi juga secara nyata 
menghalangi pemenuhan hak-hak dasar. Banyak penghayat kepercayaan, 
misalnya, kesulitan mendapatkan dokumen kependudukan seperti KTP 
atau akta perkawinan, yang pada gilirannya menghambat akses mereka 
ke layanan publik lainnya. Perlakuan seperti ini adalah pengingat bahwa 
kebebasan beragama, meskipun dijamin oleh konstitusi, masih menjadi 
tantangan yang perlu terus diperjuangkan.

Masalah diskriminasi agama ini menunjukkan adanya kesenjangan 
antara jaminan konstitusional dan implementasi di lapangan. Seringkali, 
tekanan sosial dan interpretasi agama yang sempit menjadi penghalang 
bagi kelompok minoritas untuk beribadah dan menjalankan keyakinan 
mereka secara bebas. Pembangunan rumah ibadah yang sulit, penolakan 
dari warga sekitar, hingga persekusi fisik adalah beberapa contoh nyata dari 
diskriminasi yang mereka hadapi. Hal ini bukan hanya sekadar masalah 
administratif, tetapi juga masalah eksistensial, di mana hak untuk memi-
liki keyakinan dan diakui sebagai bagian dari masyarakat dipertanyakan. 
Tantangan ini menuntut kita untuk meninjau kembali arti dari toleransi, 
tidak hanya sebagai sikap pasif yang “membiarkan,” tetapi sebagai penga-
kuan aktif terhadap hak setiap individu untuk berbeda.

Memahami diskriminasi secara mendalam mengajak kita untuk meli-
hat melampaui permukaan. Ia mengajak kita untuk mempertanyakan 
asumsi-asumsi yang selama ini kita pegang teguh, untuk menantang 
prasangka yang telah lama kita warisi. Ia menuntut kita untuk mengakui 
bahwa setiap individu, tanpa memandang ras, gender, atau keyakinan, 
adalah manusia yang berhak atas martabat dan hak-hak yang sama. Sejarah 
HAM adalah sejarah perjuangan melawan diskriminasi, sebuah perjuangan 
yang masih jauh dari kata usai. Oleh karena itu, tugas kita bukan hanya 
sekadar mengenali diskriminasi, tetapi juga secara aktif bekerja untuk 
menghapusnya, dari tingkat yang paling kecil, yaitu prasangka dalam 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia62



pikiran kita, hingga ke tingkat yang paling besar, yaitu kebijakan-kebijakan 
yang tidak adil.

Tindakan melawan diskriminasi harus dimulai dengan refleksi 
pribadi. Setiap individu harus berani menelaah pikiran dan asumsinya 
sendiri. Apakah kita tanpa sadar memegang stereotip? Apakah kita pernah 
menggunakan bahasa yang merendahkan tanpa bermaksud demikian? 
Refleksi ini adalah langkah pertama yang krusial. Selain itu, pendidikan 
memegang peran vital. Kurikulum pendidikan yang berperspektif HAM 
dan multikulturalisme dapat membekali generasi muda dengan alat-alat 
kritis untuk menantang prasangka dan menghargai keberagaman. Sektor 
media juga memiliki tanggung jawab besar untuk tidak menyebarkan 
narasi yang memecah belah dan sebaliknya, mempromosikan kisah-kisah 
yang membangun jembatan antar kelompok. Pada akhirnya, perjuangan 
melawan diskriminasi adalah perjuangan kolektif yang membutuhkan 
komitmen dari semua lapisan masyarakat, dari individu hingga institusi, 
untuk menciptakan dunia yang benar-benar inklusif dan adil bagi semua.

Politik Hukum dan Impunitas terhad Gap Pelanggaran 
HAM Berat
Berbicara mengenai pelanggaran hak asasi manusia (HAM) berat di masa 
lalu, kita tidak bisa mengabaikan satu bayangan yang terus membayangi, 
yaitu impunitas. Impunitas adalah situasi ketika para pelaku kejahatan 
serius, seperti pembunuhan massal, penyiksaan, atau kejahatan terha-
dap kemanusiaan, luput dari jerat hukum. Di Indonesia, narasi tentang 
impunitas ini tidak hanya sebatas absennya proses hukum, melainkan 
juga cermin dari sebuah dinamika politik hukum yang sangat kompleks. 
Kita bisa melihatnya sebagai sebuah teka-teki yang terdiri dari banyak 
kepingan: adanya undang-undang yang menjanjikan keadilan, namun di 
sisi lain, ada kekuatan politik dan struktural yang seolah-olah menahan 
proses hukum untuk berjalan. Ini adalah dilema yang kita hadapi sejak era 
reformasi, sebuah periode yang dijanjikan sebagai babak baru keadilan, 
namun nyatanya masih banyak utang sejarah yang belum terselesaikan. 

Tantangan Kontemporer Penegakan HAM di Indonesia 63



Impunitas ini tidak hanya melukai korban dan penyintas, tetapi juga mele-
mahkan fondasi negara hukum itu sendiri. Ketika kejahatan berat tidak 
dihukum, pesan yang tersampaikan kepada publik adalah bahwa kekuasaan 
atau pengaruh tertentu berada di atas hukum. Hal ini menciptakan siklus 
ketidakpercayaan yang mengikis legitimasi institusi penegak hukum dan 
pada akhirnya, merusak tatanan sosial.

Era transisi dari rezim otoriter Orde Baru menuju era Reformasi 
menempatkan Indonesia pada persimpangan jalan yang penting. Di satu 
sisi, ada semangat yang membuncah untuk merekonstruksi sistem hukum 
yang semula represif menjadi sistem hukum yang demokratis dan responsif, 
dengan fokus utama pada pemenuhan HAM. Gagasan ini sejalan dengan 
teori keadilan transisional, yang melihat bahwa sebuah negara yang baru 
saja beralih dari rezim despotik harus menyelesaikan pelanggaran HAM 
masa lalunya secara adil dan bermartabat. Namun, pengalaman di lapangan 
menunjukkan bahwa jalan menuju keadilan transisional ini tidaklah mulus. 
Peristiwa kekerasan militeristik masih kerap terjadi bahkan setelah jatuhnya 
Orde Baru, seperti di Aceh dan Papua. Ini menunjukkan bahwa transisi 
politik dan hukum yang kita jalani belum sepenuhnya berhasil melepaskan 
diri dari pendekatan keamanan yang total dan represif. Akar-akar kekua-
saan yang dibangun selama puluhan tahun otoritarianisme ternyata jauh 
lebih dalam dan sulit dicabut. Para aktor yang terlibat dalam pelanggaran 
HAM di masa lalu sering kali masih memiliki pengaruh signifikan dalam 
struktur politik dan militer pasca-reformasi, membuat upaya penegakan 
hukum menjadi sangat sulit.

Pada titik inilah, kita melihat adanya sebuah “gap” yang menganga 
antara harapan dan realitas. Harapan bahwa instrumen hukum yang 
baru, seperti Undang-Undang Nomor 26 Tahun 2000 tentang Pengadilan 
HAM, akan menjadi alat efektif untuk menjerat para pelaku. Realitasnya, 
undang-undang ini justru menjadi medan pertarungan antara berbagai 
lembaga dan kepentingan politik. Undang-Undang Pengadilan HAM 
memperkenalkan delik pelanggaran HAM berat yang mencakup kejahatan 
terhadap kemanusiaan, sebuah langkah maju yang signifikan. Namun, 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia64



pelaksanaannya tersendat-sendat, terutama karena adanya friksi kewe-
nangan antara Komisi Nasional Hak Asasi Manusia (Komnas HAM) dan 
Kejaksaan Agung. Komnas HAM memiliki wewenang untuk melakukan 
penyelidikan, tetapi wewenang penyidikan dan penuntutan berada di 
tangan Kejaksaan Agung. Seringkali, hasil penyelidikan Komnas HAM 
tidak ditindaklanjuti oleh Kejaksaan Agung, menciptakan kebuntuan yang 
sulit dipecahkan. Prosedur hukum yang tidak jelas, seperti tidak adanya 
batas waktu yang tegas bagi Kejaksaan Agung untuk merespons berkas 
dari Komnas HAM, menjadi celah yang memungkinkan kasus-kasus ini 
mengendap selama bertahun-tahun tanpa kejelasan.

Teka-teki impunitas menjadi semakin rumit dengan adanya faktor 
politik. Laporan-laporan dari Komnas HAM, misalnya, sering kali beru-
jung pada status yang “belum direspons secara memadai” oleh Kejaksaan 
Agung. Fenomena ini mengindikasikan bahwa masalahnya tidak hanya 
terletak pada mekanisme hukum semata, tetapi juga pada kehendak poli-
tik yang lemah atau bahkan tidak ada. Struktur hukum kita, seperti yang 
ditunjukkan oleh beberapa penelitian, seringkali tidak berjalan efektif 
dalam memproses kasus pelanggaran HAM berat karena dominasi aktor-
aktor militer dan lemahnya kemauan politik dari elite yang berkuasa. 
Kekuatan politik ini bisa jadi memiliki kepentingan untuk melindungi 
para pelaku dari masa lalu, atau mereka terlalu enggan untuk membuka 
kembali luka lama yang dikhawatirkan dapat mengganggu stabilitas politik. 
Apapun alasannya, implikasinya adalah kegagalan negara untuk menjerat 
pelaku secara pidana, dan ini adalah definisi sesungguhnya dari impunitas. 
Kekuatan-kekuatan politik ini sering kali bermanifestasi dalam bentuk 
lobi-lobi politik di parlemen atau intervensi di balik layar, yang membuat 
institusi hukum kehilangan independensinya.

Satu aspek krusial dari keadilan transisional adalah “empat jendela 
keadilan” yang dirumuskan oleh Komisi HAM PBB: pengungkapan kebe-
naran (truth), keadilan (justice), reparasi (reparation), dan reformasi 
institusi (institutional reform) (Moh Fadhil, 2020, p. 44). Di Indonesia, 
kita bisa melihat bagaimana setiap jendela ini mengalami hambatan yang 

Tantangan Kontemporer Penegakan HAM di Indonesia 65



serius. Jendela keadilan, yang seharusnya terwujud melalui Pengadilan 
HAM, mengalami stagnasi. Jendela pengungkapan kebenaran juga mene-
mui jalan buntu. Kita pernah memiliki Undang-Undang Nomor 27 Tahun 
2004 tentang Komisi Kebenaran dan Rekonsiliasi (KKR) yang diharapkan 
dapat menjadi sarana untuk menguak fakta dan menjembatani rekon-
siliasi. Namun, undang-undang ini dibatalkan secara menyeluruh oleh 
Mahkamah Konstitusi (MK) karena dianggap tidak sejalan dengan UUD 
1945. Pembatalan ini melumpuhkan mekanisme pengungkapan kebenaran 
dan reparasi di tingkat nasional, sehingga harapan korban untuk menda-
patkan pengakuan dan pemulihan menjadi pupus.

Padahal, ketiadaan KKR membuat upaya pengungkapan kebenaran 
menjadi terfragmentasi dan tidak memiliki legitimasi yang kuat. Meskipun 
ada upaya-upaya dari organisasi masyarakat sipil untuk mendokumentasi-
kan pelanggaran HAM, upaya ini tidak dapat menggantikan peran negara. 
Pengungkapan kebenaran yang dilakukan oleh negara akan memberikan 
pengakuan resmi atas penderitaan korban, sebuah langkah yang sangat 
penting dalam proses penyembuhan kolektif. Tanpa KKR, sejarah pelang-
garan HAM berat cenderung menjadi arena perebutan narasi, di mana 
pihak-pihak yang berkuasa seringkali berusaha untuk menutupi atau 
mereduksi skala kejahatan yang terjadi. Hal ini membuat generasi beri-
kutnya kesulitan untuk memahami sejarah bangsanya secara utuh, dan 
berisiko mengulangi kesalahan yang sama. Ketiadaan pengakuan negara 
atas kebenaran menciptakan vakum sejarah yang diisi oleh disinformasi, 
teori konspirasi, dan penolakan terhadap fakta-fakta yang telah didoku-
mentasikan oleh para aktivis dan korban.

Jendela reparasi juga masih jauh dari kata memadai. Meskipun ada 
beberapa inisiatif di tingkat daerah, seperti di Aceh dan Palu, program 
reparasi yang komprehensif dan merata di seluruh Indonesia belum terwu-
jud. Para korban dan penyintas seringkali harus berjuang sendirian untuk 
mendapatkan pemulihan fisik, psikologis, dan ekonomi. Padahal, reparasi 
adalah bentuk pengakuan negara atas kesalahan yang telah dilakukan 
di masa lalu dan merupakan langkah konkret untuk mengembalikan 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia66



martabat korban. Tanpa reparasi yang memadai, penderitaan korban terus 
berlanjut, bahkan setelah puluhan tahun berlalu. Reparasi tidak hanya 
sebatas kompensasi finansial, tetapi juga mencakup rehabilitasi medis 
dan psikologis, restitusi, dan jaminan ketidakberulangan (guarantees of 
non-repetition). Program-program ini sangat penting untuk membantu 
korban kembali ke kehidupan normal, tetapi sayangnya, implementasinya 
masih sangat sporadis dan tidak terstruktur.

Jendela reformasi institusi juga belum sepenuhnya berjalan. Tujuan 
utama dari reformasi institusi adalah untuk memastikan bahwa struktur 
kekuasaan yang represif tidak akan terulang kembali. Namun, pendekatan 
keamanan masih sangat dominan, dan mekanisme seleksi terhadap rekam 
jejak anggota militer yang diduga terlibat dalam pelanggaran HAM masih 
sangat minim. Kita dapat melihat bagaimana sistem hukum pidana kita 
masih menghadapi kesulitan dalam menjerat aktor-aktor militer, karena 
seringkali mereka diadili di pengadilan militer, bukan di pengadilan HAM. 
Ini adalah masalah struktural yang sangat dalam, yang membutuhkan 
reformasi yang menyeluruh terhadap sektor keamanan. Reformasi ini 
seharusnya mencakup peninjauan kembali peran militer dalam fungsi 
keamanan sipil, pembentukan mekanisme pengawasan yang independen, 
dan penegakan hukum yang tegas terhadap setiap personel militer yang 
melakukan pelanggaran HAM. Tanpa reformasi ini, risiko terulangnya 
pelanggaran HAM berat akan tetap ada.

Melihat kembali kasus Kerusuhan Jakarta 1998, kita dapat mene-
mukan semua kepingan teka-teki impunitas ini. Meskipun ada dugaan 
kuat keterlibatan dan pembiaran oleh aparatur keamanan (ABRI), proses 
hukumnya tetap stagnan. Tuduhan bahwa ABRI melakukan pembiaran, 
bahkan dalam beberapa kasus ditengarai turut serta dalam kekerasan, 
menimbulkan dugaan kuat terjadinya pelanggaran HAM berat. Namun, 
penyelidikan oleh Komnas HAM tidak pernah berujung pada persidangan. 
Kasus ini menjadi simbol kegagalan politik hukum kita dalam menangani 
impunitas. Ini adalah cerminan dari sebuah sistem yang belum sepenuh-
nya mampu berhadapan dengan masa lalunya yang kelam, dan memilih 

Tantangan Kontemporer Penegakan HAM di Indonesia 67



untuk menyimpannya di balik layar. Kasus 1998, yang mencakup keke-
rasan massal, penjarahan, dan kekerasan seksual, adalah pengingat betapa 
rapuhnya keadilan ketika dihadapkan pada kekuatan politik yang enggan 
menuntaskan.

Perjuangan untuk keadilan transisional di Indonesia adalah sebuah 
perjalanan yang panjang dan berliku. Masalah impunitas yang mengham-
bat di semua jendela keadilan transisional—kebenatan, keadilan, reparasi, 
dan reformasi institusi—menjadi bukti bahwa transisi kita masih belum 
usai. Reformulasi kebijakan pada UU Pengadilan HAM, pembahasan 
RUU KKR, percepatan program reparasi, dan reformasi institusi adalah 
langkah-langkah yang perlu segera diambil. Namun, langkah-langkah ini 
tidak akan berarti jika tidak didukung oleh kemauan politik yang kuat. 
Pada akhirnya, impunitas hanya bisa dihancurkan jika kita, sebagai sebuah 
bangsa, memiliki keberanian untuk berhadapan dengan masa lalu kita, 
mengakui kesalahan, dan membangun masa depan yang benar-benar 
berlandaskan pada keadilan dan martabat manusia.

Strategi Penegakan Hukum Progresif Berbasis Hak 
Asasi
Hukum sering kali kita pandang sebagai sekumpulan teks suci yang kaku, 
terbingkai dalam pasal-pasal undang-undang yang tak boleh diganggu 
gugat. Dalam pandangan ini, yang lazim disebut sebagai positivisme 
hukum, keadilan sering kali dikorbankan demi kepastian dan prosedur. 
Kita seolah-olah hidup dalam “sketsa matematika” hukum, di mana setiap 
persoalan sosial, betapapun kompleksnya, harus diselesaikan dengan rumus 
yang telah ditetapkan. Pandangan ini menempatkan hukum sebagai tujuan, 
bukan sebagai alat untuk mencapai keadilan. Namun, pengalaman seja-
rah dan realitas sosial di Indonesia menunjukkan bahwa pendekatan ini 
seringkali gagal, terutama dalam kasus-kasus sensitif seperti pelanggaran 
hak asasi manusia (HAM). Kegagalan ini bukan sekadar ketidakmampuan 
teknis, melainkan kegagalan filosofis yang mendalam, di mana hukum kehi-
langan sentuhannya dengan realitas manusia yang hidup dan menderita. 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia68



Hukum menjadi menara gading yang jauh dari deru kehidupan masya-
rakat, sebuah ritual yang lebih mementingkan bentuk daripada substansi. 
Ritualisme hukum ini, di mana prosedur menjadi lebih penting daripada 
substansi, seringkali menghasilkan putusan yang secara logis benar tetapi 
secara moral salah. Hakim, jaksa, dan penegak hukum lainnya terjebak 
dalam labirin aturan dan pasal, kehilangan kemampuan untuk melihat 
penderitaan korban yang sesungguhnya dan mengejar keadilan yang sejati.

Di sinilah pemikiran hukum progresif muncul sebagai sebuah anti-
tesis, sebuah suara protes terhadap kemandegan hukum yang formalistik. 
Hukum progresif bukanlah sekadar teori, melainkan sebuah seruan untuk 
kembali ke hakikat hukum itu sendiri: hukum pro keadilan dan pro rakyat. 
Gagasan yang dicetuskan oleh Prof. Satjipto Rahardjo ini menuntut para 
penegak hukum, dari hakim hingga jaksa dan polisi, untuk tidak hanya 
berpegang pada teks undang-undang, tetapi juga mengedepankan keju-
juran, empati, dan kepedulian terhadap penderitaan manusia. Ini adalah 
sebuah paradigma yang berani, yang menempatkan hati nurani di atas 
prosedur dan menjadikan tujuan hukum sebagai prioritas utama. Hukum 
progresif mengajak kita untuk melihat hukum sebagai alat transformatif, 
yang dapat dan harus diadaptasi untuk memenuhi kebutuhan keadilan yang 
terus berubah di masyarakat. Ini adalah panggilan untuk membebaskan 
hukum dari belenggu positivisme yang membatasi, dan membawanya 
kembali ke ranah moralitas dan etika. Paradigma ini memandang bahwa 
hukum yang baik adalah hukum yang hidup, yang terus berdialog dengan 
perubahan sosial dan tuntutan keadilan dari masyarakat.

Urgensi dari pendekatan hukum progresif ini terlihat jelas dari keti-
dakberdayaan lembaga peradilan dalam menyelesaikan kasus-kasus HAM 
berat. Hukum yang ada, meski sudah diatur dalam undang-undang seperti 
UU No. 39 Tahun 1999 dan UU No. 26 Tahun 2000, seringkali terhambat 
oleh berbagai faktor. Prosedur yang ketat, birokrasi yang berbelit, dan 
dinamika politik yang menghambat proses hukum seringkali membuat 
kasus-kasus ini menguap begitu saja. Catatan dari Komisi Nasional HAM 
(Komnas HAM) pada tahun 2019 menunjukkan bagaimana banyak kasus 

Tantangan Kontemporer Penegakan HAM di Indonesia 69



pelanggaran HAM masa lalu dan pasca-2000 masih belum tuntas. Ini 
membuktikan bahwa sistem hukum yang bertumpu pada pendekatan 
positivistik telah gagal mewujudkan keadilan yang diharapkan oleh para 
korban. Kegagalan ini tidak hanya menghasilkan impunitas bagi para 
pelaku, tetapi juga menciptakan luka yang terus menganga bagi korban 
dan masyarakat secara keseluruhan. Tanpa penegakan hukum yang efektif, 
kebenaran tidak terungkap, pemulihan tidak terjadi, dan rasa keadilan 
menjadi barang langka. Selain itu, kegagalan ini mengirimkan pesan yang 
berbahaya kepada masyarakat: bahwa kejahatan berat, terutama yang 
dilakukan oleh pihak berkuasa, bisa saja tidak dihukum.

Kasus Paniai di Papua adalah salah satu contoh nyata kegagalan ini. 
Kekerasan yang terjadi di Paniai pada tahun 2014, di mana aparat keamanan 
menembak mati empat siswa dan melukai belasan lainnya, adalah sebuah 
luka yang sangat dalam bagi masyarakat Papua. Proses hukum terha-
dap kasus ini berjalan lambat dan penuh kontroversi. Akhirnya, hanya 
seorang terdakwa, Mayor Isak Sattu, yang diadili. Putusan pengadilan 
yang memvonis bebas terdakwa ini menimbulkan kemarahan publik. 
Koalisi lembaga swadaya masyarakat (LSM) HAM di Papua secara tegas 
menyerukan agar hakim menggunakan pendekatan hukum secara progre-
sif. Seruan ini adalah sebuah pengingat bahwa hukum tidak boleh hanya 
menjadi formalitas, tetapi harus menjadi alat untuk mencari kebenaran dan 
keadilan yang substantif. Putusan bebas ini, yang dianggap sebagian pihak 
sebagai kegagalan hukum formal, justru menjadi bukti betapa pendekatan 
positivistik, yang hanya berpegang pada bukti-bukti fisik dan prosedur 
yang kaku, tidak mampu menangkap esensi keadilan dalam sebuah kasus 
pelanggaran HAM berat yang melibatkan konteks struktural dan politik 
yang kompleks. Pendekatan positivistik tidak mampu mempertimbang-
kan konteks kekuasaan yang timpang, narasi sejarah yang terabaikan, dan 
penderitaan kolektif masyarakat adat yang telah lama termarjinalisasi.

Lalu, bagaimana strategi penegakan hukum progresif dapat diterapkan 
dalam konteks HAM? Pertama, kita harus memulai dari cara pandang. 
Para penegak hukum harus memiliki keberanian untuk melampaui teks 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia70



hukum dan menggali nilai-nilai hidup di masyarakat sebagai sumber 
keadilan. Hukum tidak hanya ada di dalam buku undang-undang, tetapi 
juga di dalam hati nurani masyarakat. Dengan kata lain, penegak hukum 
harus menjadi “penerjemah” antara teks hukum dan realitas sosial yang 
hidup. Dalam kasus-kasus pelanggaran HAM, ini berarti bahwa penegak 
hukum harus lebih fokus pada pemulihan korban dan penghukuman yang 
setimpal bagi pelaku, tanpa terjebak pada persyaratan prosedural yang 
kaku. Pendekatan ini menuntut penegak hukum untuk bersikap inklusif, 
mendengarkan suara korban, dan memahami konteks sejarah dan budaya 
yang melatarbelakangi kasus tersebut. Mereka harus mampu melihat 
penderitaan di balik lembaran-lembaran dokumen dan berani mengam-
bil keputusan yang memihak pada kebenaran dan keadilan, meskipun 
keputusan tersebut tidak populer atau menantang kekuasaan. Ini adalah 
sebuah bentuk penegakan hukum yang berorientasi pada manusia, bukan 
pada teks.

Kedua, hukum progresif menuntut penemuan hukum (rechtsvinding) 
yang kreatif oleh para hakim. Dalam banyak kasus, undang-undang tidak 
dapat mencakup semua situasi yang mungkin terjadi. Di sinilah peran 
hakim menjadi krusial. Seorang hakim progresif harus berani membuat 
putusan yang inovatif, yang mungkin tidak tertulis secara eksplisit dalam 
undang-undang, tetapi selaras dengan rasa keadilan masyarakat dan prin-
sip-prinsip HAM universal. Putusan-putusan progresif ini, yang sering 
disebut sebagai judge made law, dapat menjadi terobosan yang membuka 
jalan bagi penegakan hukum yang lebih adil di masa depan. Putusan 
bebas terhadap terdakwa kasus Paniai, misalnya, dapat menjadi bukti 
betapa pentingnya pemikiran progresif dalam melihat fakta-fakta yang 
ada secara lebih menyeluruh, bukan hanya dari sudut pandang positivistik. 
Penemuan hukum ini bukan berarti hakim bekerja tanpa dasar, melainkan 
menggunakan prinsip-prinsip hukum yang lebih tinggi, seperti HAM, dan 
nilai-nilai keadilan yang hidup di masyarakat, untuk menafsirkan dan 
mengisi kekosongan hukum. Ini adalah sebuah bentuk aktivisme yudisial 
yang diperlukan ketika hukum formal telah kehilangan kekuatannya untuk 
memberikan keadilan.

Tantangan Kontemporer Penegakan HAM di Indonesia 71



Ketiga, penegakan hukum progresif membutuhkan reformasi institu-
sional. Komnas HAM, sebagai lembaga yang bertanggung jawab terhadap 
penegakan hukum HAM, harus didukung untuk tidak hanya berparadigma 
positivistik. Komnas HAM harus diberikan kewenangan yang lebih kuat 
dalam melakukan penyidikan dan berkoordinasi secara efektif dengan 
Kejaksaan Agung. Friksi kewenangan yang selama ini menjadi penghambat 
harus diatasi dengan kehendak politik yang kuat. Selain itu, diperlukan 
pendidikan hukum yang mengajarkan pentingnya hukum progresif, agar 
generasi penegak hukum berikutnya memiliki perspektif yang lebih luas 
dan tidak terjebak pada dogma-dogma positivistik. Reformasi ini juga 
mencakup mekanisme pengawasan yang lebih ketat terhadap kinerja 
lembaga peradilan dan penegak hukum, untuk memastikan mereka tidak 
menyimpang dari tujuan hukum yang pro-rakyat. Tanpa reformasi institu-
sional yang mendalam, hukum progresif hanya akan menjadi angan-angan, 
sebuah konsep yang indah di atas kertas tetapi tidak memiliki kekuatan 
untuk mengubah realitas.

Pada intinya, strategi penegakan hukum progresif berbasis HAM 
adalah sebuah upaya untuk memanusiakan hukum. Hukum tidak boleh 
menjadi monster yang menelan keadilan demi formalitas. Sebaliknya, 
hukum harus menjadi alat yang digunakan untuk melindungi martabat 
manusia, menegakkan kebenaran, dan memberikan keadilan bagi mereka 
yang tertindas. Ini adalah sebuah perjalanan panjang yang membutuhkan 
komitmen dari semua pihak: pemerintah, lembaga peradilan, akademisi, 
dan masyarakat sipil. Dengan mengedepankan hukum progresif, kita tidak 
hanya menuntaskan kasus-kasus di masa lalu, tetapi juga membangun 
fondasi hukum yang lebih kuat dan adil untuk masa depan.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia72



BAB V
HAM DAN KEADILAN SOSIAL  

DALAM NEGARA HUKUM



Keadilan Sosial sebagai Hak Konstitusional Rakyat
Hak atas keadilan sosial merupakan salah satu prinsip fundamental yang 
termaktub dalam konstitusi sebuah negara. Di Indonesia, prinsip ini 
secara eksplisit ditegaskan dalam Undang-Undang Dasar Negara Republik 
Indonesia Tahun 1945 (UUD 1945) sebagai komitmen kolektif dan pondasi 
bagi tata kelola negara. Hak ini menuntut adanya realisasi konkret dari 
komitmen tersebut dalam setiap aspek kehidupan, di mana negara berpe-
ran sebagai arsitek yang membangun struktur sosial yang adil dan merata, 
memungkinkan setiap individu untuk berpartisipasi dan berkembang 
secara optimal.

Secara konseptual, keadilan sosial melampaui keadilan distributif 
yang hanya berfokus pada pembagian sumber daya. Ia mencakup dimensi 
yang lebih luas, yaitu pemenuhan martabat dan kesempatan yang setara 
bagi setiap warga negara. Keadilan sosial bertujuan untuk menghilangkan 
hambatan-hambatan struktural—seperti kemiskinan, diskriminasi, atau 
ketidaksetaraan akses—yang menghalangi individu untuk meraih potensi 
penuh mereka. Oleh karena itu, ia merupakan prasyarat bagi terwujudnya 
ekosistem di mana hak-hak dasar seperti pendidikan, kesehatan, dan 
perlindungan hukum tidak lagi menjadi hak istimewa, melainkan sebuah 
kepastian yang dapat diakses oleh semua. Lebih jauh lagi, keadilan sosial 
juga mencakup keadilan prosedural dan restoratif. Keadilan prosedural 
memastikan bahwa setiap individu diperlakukan secara adil dalam proses 
hukum dan administrasi negara, tanpa bias atau favoritisme. Keadilan 
restoratif, di sisi lain, berfokus pada pemulihan hubungan yang rusak akibat 
ketidakadilan, mengembalikan hak-hak korban, dan mereintegrasi pelaku 
ke dalam masyarakat secara konstruktif. Perpaduan dari ketiga dimensi 
keadilan ini membentuk kerangka holistik yang diperlukan untuk mewu-
judkan masyarakat yang benar-benar setara dan bermartabat.

Peran konstitusi dalam konteks ini sangatlah krusial. Konstitusi 
berfungsi sebagai dasar hukum dan panduan bagi penyelenggaraan negara, 
yang menegaskan bahwa kekuasaan tidak bersifat absolut. Konstitusi 
memastikan bahwa setiap tindakan dan kebijakan pemerintah harus sejalan 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia74



dengan prinsip-prinsip yang telah disepakati bersama demi kebaikan kolek-
tif. Konstitusi menjadi sarana untuk melindungi hak-hak warga negara 
dan memberikan landasan hukum bagi mereka yang merasa hak-haknya 
dilanggar untuk menuntut pemenuhan kembali janji konstitusional. Dalam 
dinamika ketatanegaraan, konstitusi tidak hanya dipandang sebagai doku-
men statis, melainkan sebagai naskah hidup yang interpretasinya dapat 
beradaptasi dengan perkembangan sosial dan kebutuhan zaman. 

Misalnya, UUD 1945 secara eksplisit memuat amanat terkait keadilan 
sosial melalui Pasal 33, yang menegaskan bahwa cabang-cabang produksi 
yang penting bagi negara dan menguasai hajat hidup orang banyak harus 
dikuasai oleh negara untuk kemakmuran rakyat. Ketentuan ini menjadi 
landasan konstitusional bagi negara untuk mengintervensi pasar demi 
mencegah ketidaksetaraan ekonomi dan menjamin akses publik terhadap 
sumber daya vital. Dalam implementasinya, Mahkamah Konstitusi (MK) 
memainkan peran vital. Sebagai penjaga konstitusi, MK bertanggung jawab 
untuk memastikan bahwa setiap undang-undang yang dihasilkan oleh 
lembaga legislatif tidak bertentangan dengan amanat konstitusi, termasuk 
prinsip keadilan sosial yang terkandung di dalamnya. MK memiliki kewe-
nangan untuk menafsirkan hukum dengan mempertimbangkan nilai-nilai 
keadilan substantif, memastikan hukum berfungsi sebagai sarana untuk 
menghapus ketidaksetaraan, bukan melanggengkan diskriminasi. Namun, 
peran ini tidaklah mudah. Hakim konstitusi dihadapkan pada tugas yang 
kompleks, yaitu menyeimbangkan antara kepastian hukum dan tuntutan 
keadilan substantif, di mana setiap putusan dapat memiliki implikasi sosial, 
ekonomi, dan politik yang luas. 

Dengan demikian, putusan MK sering kali menjadi katalisator bagi 
perubahan sosial dan mendorong pembentukan legislasi yang lebih berpi-
hak pada keadilan. Sebagai contoh, putusan MK dapat membatalkan 
undang-undang yang dianggap memberikan privatisasi berlebihan terha-
dap sumber daya air atau listrik, mengembalikannya ke dalam penguasaan 
negara demi kepentingan publik. Putusan semacam ini menunjukkan 

Ham dan Keadilan Sosial dalam Negara Hukum 75



bagaimana MK dapat secara langsung melindungi hak-hak konstitusional 
warga negara dari dampak negatif kebijakan yang tidak adil.

Mewujudkan keadilan sosial adalah sebuah proses yang dinamis dan 
berkelanjutan. Proses ini memerlukan kewaspadaan dan refleksi konstan 
terhadap asumsi-asumsi yang ada. Dalam konteks ini, pemikiran hukum 
progresif, yang melihat hukum sebagai alat untuk mencapai keadilan 
substantif, menjadi sangat relevan. Pendekatan ini menantang para pene-
gak hukum untuk tidak hanya terpaku pada teks undang-undang, tetapi 
juga mempertimbangkan realitas sosial dan kemanusiaan dalam setiap 
pengambilan keputusan. Hal ini memungkinkan hukum untuk menjadi 
responsif terhadap kebutuhan masyarakat dan menghindari jebakan forma-
lisme yang sering kali menghasilkan ketidakadilan. Konsep ini mendorong 
hakim untuk berpikir di luar kotak dan menggunakan nurani mereka 
sebagai pedoman, terutama dalam kasus-kasus yang menyangkut hak-hak 
kaum marginal.

Proses perwujudan keadilan sosial tidak hanya bergantung pada 
lembaga formal seperti pengadilan atau legislatif, tetapi juga melibatkan 
partisipasi aktif dari seluruh elemen masyarakat. Keadilan sosial terwujud 
dari tindakan-tindakan kolektif yang membangun solidaritas dan kesa-
daran bahwa kebaikan bersama harus diutamakan di atas kepentingan 
pribadi. Perjuangan untuk keadilan sosial teraktualisasi ketika para individu 
dan komunitas secara proaktif bekerja untuk mengurangi kesenjangan dan 
memastikan akses yang adil bagi semua. Peran masyarakat sipil, seperti 
lembaga swadaya masyarakat (LSM) yang bergerak di bidang advokasi 
hak-hak pekerja atau lingkungan, menjadi sangat penting. Mereka sering 
kali menjadi suara bagi kelompok-kelompok yang termarginalisasi dan 
memberikan tekanan kepada pemerintah dan legislatif untuk mengesahkan 
kebijakan yang lebih adil.

Tantangan dalam mewujudkan keadilan sosial sangatlah nyata, teru-
tama dari kekuatan politik yang berusaha mempertahankan status quo 
atau sistem ekonomi yang tidak berpihak pada kaum lemah. Sejarah 
Indonesia, dengan berbagai kasus pelanggaran HAM berat yang belum 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia76



terselesaikan, menjadi pengingat akan sulitnya menegakkan keadilan jika 
sistem hukum tidak memiliki kemandirian dan keberanian. Kesenjangan 
ekonomi yang semakin lebar, korupsi yang masif, dan lemahnya penegakan 
hukum menjadi hambatan-hambatan nyata yang sering kali membuat janji 
konstitusional terasa jauh dari kenyataan.

Keadilan sosial bukanlah sebuah pemberian, melainkan pemulihan 
hak dan martabat. Ia adalah sebuah proses yang membutuhkan partisipasi 
aktif dari setiap individu sebagai agen perubahan. Dengan memahami 
bahwa keadilan sosial adalah hak konstitusional, setiap warga negara tidak 
hanya berhak menuntut pemenuhannya, tetapi juga memiliki tanggung 
jawab untuk memastikan bahwa hak ini terwujud bagi seluruh rakyat 
Indonesia. Perjuangan ini merupakan sebuah mandat historis yang berke-
lanjutan, di mana setiap generasi memiliki kewajiban untuk melanjutkan 
upaya ini demi terciptanya realitas yang benar-benar adil dan setara.

Hukum sebagai Instrumen Keadilan Sosial
Kita sering mendengar adagium, Salus Populi Suprema Lex (Kesejahteraan 
Rakyat adalah Hukum Tertinggi). Lebih dari sekadar ungkapan, adagium 
ini merupakan prinsip fundamental yang menempatkan kesejahteraan 
masyarakat sebagai tujuan utama dari setiap pembentukan dan penegakan 
hukum. Prinsip ini mengandung harapan bahwa hukum akan menjadi 
kekuatan yang mendorong tatanan sosial ke arah kebaikan bersama. 
Namun, pertanyaan mendasar yang perlu direnungkan adalah: apakah 
hukum mampu memenuhi peran ini? Apakah hukum hanya sekumpulan 
aturan yang kaku, ataukah ia merupakan instrumen yang dinamis dan 
adaptif demi terwujudnya keadilan sosial? Hukum yang dirancang dan 
diterapkan dengan bijak dapat menjadi arsitek keadilan, menyeimbangkan 
kebebasan individu dengan kepentingan kolektif, dan merupakan sebuah 
prinsip yang berlaku secara universal. Prinsip ini berakar dari pemikiran 
politik kuno yang menempatkan kepentingan publik di atas kepentingan 
pribadi penguasa, sebuah fondasi yang kemudian berkembang menjadi 
landasan negara modern yang berorientasi pada rakyat.

Ham dan Keadilan Sosial dalam Negara Hukum 77



Pemahaman tentang hukum sebagai instrumen keadilan sosial 
mengajak kita untuk melihat lebih dalam dari sekadar formalitas teks 
undang-undang. Keadilan, pada hakikatnya, bukanlah kesetaraan yang 
buta, melainkan perlakuan yang adil, yang mempertimbangkan konteks 
dan kebutuhan unik setiap individu. Keadilan sosial menuntut penga-
kuan bahwa masyarakat tidak selalu berada dalam kondisi yang setara. 
Terdapat kelompok-kelompok yang secara historis terpinggirkan, dengan 
akses terbatas terhadap sumber daya dan kesempatan. Dalam konteks ini, 
hukum tidak dapat bersikap netral. Ia harus berfungsi sebagai alat yang 
proaktif, dirancang untuk mengatasi ketidaksetaraan struktural yang 
telah mengakar. Ini adalah inti dari keadilan distributif, yaitu bagaimana 
hukum memastikan pembagian sumber daya yang adil dan merata, dengan 
memberikan perhatian khusus pada kelompok yang paling membutuhkan.

Sebagai ilustrasi, kita dapat mengamati bagaimana hukum dalam 
bentuk regulasi ekonomi atau kebijakan perpajakan dirancang untuk 
mendistribusikan kekayaan. Pajak progresif, subsidi pendidikan, atau 
program bantuan sosial merupakan contoh konkret bagaimana hukum 
berperan sebagai “tangan” negara untuk mengurangi kesenjangan ekonomi. 
Tujuannya bukan untuk merampas hak satu kelompok untuk diberi-
kan kepada kelompok lain, melainkan untuk membangun sebuah sistem 
yang menjamin setiap warga negara memiliki fondasi yang kuat untuk 
berkembang. Hal ini sejalan dengan cita-cita Pancasila, yang menempatkan 
keadilan sosial sebagai prinsip utama kehidupan berbangsa. Dengan demi-
kian, hukum berfungsi sebagai alat untuk mengimplementasikan filosofi 
negara, mewujudkan harmoni dan kesejahteraan yang merata. Selain itu, 
hukum juga dapat digunakan untuk mengimplementasikan kebijakan afir-
masi, misalnya, memberikan kesempatan khusus bagi kelompok minoritas 
atau masyarakat adat untuk mengakses pendidikan atau pekerjaan yang 
sebelumnya sulit mereka raih. Pendekatan ini secara proaktif berupaya 
untuk memperbaiki ketidakadilan masa lalu dan menciptakan lapangan 
bermain yang lebih setara bagi semua.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia78



Namun, sejarah juga mengajarkan kita bahwa hukum dapat menjadi 
alat yang disalahgunakan. Dalam kondisi tertentu, hukum dapat digunakan 
untuk melanggengkan kekuasaan, menindas minoritas, atau membenarkan 
ketidakadilan. Hal ini terjadi ketika hukum kehilangan kontak dengan 
realitas sosialnya dan hanya menjadi instrumen bagi para elite yang berku-
asa. Pada titik ini, hukum beralih fungsi menjadi instrumen yang bersifat 
represif, yang digunakan untuk mengontrol alih-alih membebaskan. Oleh 
karena itu, hukum sebagai instrumen keadilan sosial harus terus-menerus 
direfleksikan dan dipertanyakan relevansinya. Ia harus responsif terhadap 
dinamika masyarakat, terbuka terhadap kritik, dan berani melakukan 
reformasi. Keadilan sosial yang substantif tidak akan pernah tercapai jika 
sistem hukum kita tidak mampu melihat dan merasakan penderitaan 
mereka yang termarginalisasi. Kondisi ini seringkali terlihat dalam kasus-
kasus pelanggaran hak asasi manusia berat, di mana mekanisme hukum 
yang seharusnya menjerat pelaku justru tumpul. Impunitas, atau situasi di 
mana pelaku kejahatan serius luput dari hukuman, adalah cerminan paling 
nyata dari kegagalan hukum untuk menjalankan fungsinya. Ketika hukum 
hanya menjadi alat bagi penguasa, ia kehilangan legitimasi moralnya di 
mata publik.

Keadilan tidak hanya dapat dipahami dalam konteks distributif. 
Keadilan juga harus terwujud dalam setiap interaksi antar individu, yang 
dikenal sebagai keadilan komutatif. Ini adalah keadilan dalam hubungan 
timbal balik, di mana setiap orang diperlakukan dengan hormat dan setara 
dalam transaksi sehari-hari, baik dalam perdagangan, perjanjian kerja, 
maupun interaksi personal. Hukum menyediakan kerangka kerja untuk 
keadilan ini melalui kontrak, peraturan, dan mekanisme penyelesaian 
sengketa. Tujuannya adalah untuk memastikan tidak ada pihak yang diru-
gikan atau dieksploitasi. Di tengah pasar yang kompetitif, misalnya, hukum 
melindungi konsumen dari praktik-praktik yang tidak adil. Ini adalah 
manifestasi dari prinsip “keadilan” (fairness) yang menjadi landasan bagi 
tatanan sosial yang stabil. Peran hukum di sini adalah untuk menciptakan 
prediktabilitas dan kepercayaan, yang merupakan pilar utama dari setiap 
sistem ekonomi yang sehat.

Ham dan Keadilan Sosial dalam Negara Hukum 79



Keadilan prosedural, di sisi lain, merupakan fondasi dari seluruh 
sistem peradilan. Keadilan ini menjamin bahwa setiap individu, tanpa 
memandang status sosial atau kekayaannya, berhak mendapatkan perla-
kuan yang adil selama proses hukum. Hak ini mencakup hak untuk dide-
ngar, hak untuk mendapatkan pembelaan yang layak, dan hak untuk diadili 
oleh hakim yang tidak memihak. Keadilan prosedural adalah esensi dari 
sebuah negara hukum. Tanpa itu, hukum akan menjadi alat bagi mereka 
yang berkuasa, dan keadilan hanya akan menjadi ilusi. Persepsi publik 
terhadap keadilan seringkali bergantung pada seberapa adil proses hukum 
yang berjalan. Ketika keputusan pengadilan dianggap bias atau tidak 
transparan, kepercayaan terhadap seluruh sistem peradilan akan runtuh, 
dan keadilan itu sendiri akan dipertanyakan. Inilah mengapa reformasi 
peradilan, termasuk transparansi dalam proses hukum dan jaminan inde-
pendensi hakim, menjadi sangat krusial.

Tantangan terbesar dalam mewujudkan hukum sebagai instrumen 
keadilan sosial terletak pada implementasinya. Peraturan yang adil di atas 
kertas dapat gagal total dalam praktik. Hal ini bisa terjadi karena berbagai 
faktor, seperti korupsi, birokrasi yang lambat, atau kurangnya kesadaran 
penegak hukum akan nilai-nilai keadilan substantif. Meskipun hukum 
berfungsi untuk menyeimbangkan kebebasan individu dan kepentingan 
masyarakat, banyak keputusan peradilan yang masih dianggap tidak adil 
oleh sebagian masyarakat. Persepsi ini menggarisbawahi perlunya refor-
masi fundamental, yang tidak hanya mengubah undang-undang, tetapi 
juga mengubah cara pandang para penegak hukum dan institusi peradilan.

Reformasi yang dibutuhkan harus melampaui perbaikan prosedural. Ia 
harus menanamkan kesadaran bahwa hukum adalah pelayan masyarakat, 
bukan penguasa. Para penegak hukum—dari kepolisian hingga keha-
kiman—perlu dilatih untuk tidak hanya memahami teks hukum, tetapi 
juga memiliki kepekaan sosial. Mereka harus mampu melihat penderitaan 
di balik setiap kasus dan menyadari bahwa setiap keputusan yang mereka 
ambil dapat mengubah nasib seseorang atau bahkan sebuah komunitas. Ini 
adalah inti dari gagasan hukum progresif, yang menantang para praktisi 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia80



hukum untuk melampaui formalisme dan menggunakan hati nurani 
mereka sebagai panduan.

Hukum progresif memandang hukum sebagai alat untuk membe-
baskan, bukan untuk menindas. Pendekatan ini menempatkan manusia 
sebagai pusat dari seluruh pertimbangan hukum. Ini adalah cara berpikir 
yang sangat relevan untuk konteks Indonesia, sebuah negara yang kaya akan 
keragaman dan kesenjangan sosial. Hukum progresif mengajak kita untuk 
tidak ragu memberikan interpretasi yang lebih luas dan adil, yang berpihak 
pada kelompok yang rentan. Tujuannya adalah menciptakan hukum yang 
tidak hanya rasional, tetapi juga manusiawi. Dalam konteks ini, pendidikan 
hukum juga harus direformasi. Mahasiswa hukum harus diajarkan bahwa 
hukum bukanlah sebuah dogma, melainkan sebuah instrumen yang harus 
digunakan untuk mencapai kebaikan bersama. Mereka perlu dibekali 
dengan etika, empati, dan pemahaman yang mendalam tentang realitas 
sosial agar dapat menjadi agen perubahan yang efektif.

Proses mewujudkan keadilan sosial melalui hukum tidak dapat 
dilakukan oleh negara saja. Ia membutuhkan sinergi antara hukum dan 
kekuasaan. Namun, sinergi ini harus dalam koridor yang benar, di mana 
kekuasaan tunduk pada hukum, bukan sebaliknya. Masyarakat sipil memi-
liki peran penting dalam memastikan sinergi ini berjalan dengan baik. 
Lembaga swadaya masyarakat (LSM), organisasi bantuan hukum, dan 
gerakan-gerakan sosial berfungsi sebagai pengawas yang mengawasi jalan-
nya penegakan hukum. Mereka memberikan tekanan, mengadvokasi, dan 
memastikan bahwa suara mereka yang tidak berdaya didengar oleh para 
pembuat kebijakan. Keberadaan media yang bebas juga sangat penting, 
karena media dapat menguak kasus-kasus ketidakadilan dan menempatkan 
isu-isu tersebut di ruang publik.

Perjuangan untuk keadilan sosial, melalui instrumen hukum, adalah 
sebuah perjalanan yang berkelanjutan. Ia menuntut komitmen yang kuat, 
refleksi yang konstan, dan keberanian untuk menghadapi realitas yang 
ada. Keadilan sosial bukanlah sebuah tujuan akhir yang dapat dicapai dan 
kemudian dilupakan, melainkan sebuah proses yang harus terus berjalan. 

Ham dan Keadilan Sosial dalam Negara Hukum 81



Setiap putusan pengadilan, setiap undang-undang yang disahkan, dan 
setiap tindakan penegak hukum adalah bagian dari perjuangan ini. Dengan 
menjaga agar hukum tetap responsif, adil, dan berpihak pada rakyat, kita 
dapat memastikan bahwa cita-cita keadilan sosial tidak hanya menjadi 
janji yang tertulis, tetapi juga realitas yang dapat dirasakan oleh seluruh 
rakyat Indonesia. Ini adalah warisan yang harus terus diperjuangkan dan 
dilanjutkan oleh setiap generasi.

Distribusi Kekuasaan dan Sumber Daya sebagai 
Pemenuhan HAM
Hak asasi manusia seringkali dipandang sebagai sebuah konsep idealis yang 
diabadikan dalam dokumen hukum. Kita cenderung melihatnya sebagai 
tujuan moral yang diperjuangkan oleh para aktivis, atau sebagai pernya-
taan mulia yang diucapkan oleh para pejabat. Namun, jika kita melihat 
lebih dekat, pemenuhan hak asasi manusia bukanlah sekadar persoalan 
ide atau deklarasi. Ini adalah isu yang sangat praktis, terikat erat dengan 
pertanyaan mendasar tentang siapa yang memiliki kontrol dan, yang tak 
kalah pentingnya, bagaimana sumber daya dialokasikan. Diskusi seputar 
hak seringkali berputar pada kerangka etis, seperti kewajiban moral atau 
kebaikan universal, namun gagal merangkul realitas yang lebih brutal: 
bahwa hak hanya dapat terpenuhi jika ada struktur yang memungkinkan 
akses terhadapnya. Kesenjangan antara konsep abstrak dan realitas yang 
dialami individu adalah titik di mana pemenuhan hak asasi manusia 
menemukan tantangan terbesarnya.

Dalam setiap masyarakat, terdapat hubungan dinamis antara keku-
asaan dan sumber daya. Kekuasaan di sini tidak hanya merujuk pada 
otoritas formal pemerintah, tetapi juga kekuatan yang muncul dari infor-
masi, pengaruh sosial, atau dominasi wacana publik. Kekuatan informal 
ini bisa berasal dari kontrol atas media yang membentuk opini publik, 
kemampuan lobi korporasi yang memengaruhi regulasi, atau bahkan 
jejaring sosial yang mengendalikan akses terhadap peluang. Sumber daya 
pun meluas melampaui kekayaan finansial. Ia mencakup akses terhadap 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia82



pendidikan yang berkualitas, air bersih, layanan kesehatan yang responsif, 
hingga kesempatan untuk berpartisipasi dalam pengambilan keputusan 
yang berdampak pada kehidupan kolektif. Ketika kekuasaan dan sumber 
daya ini terkonsentrasi di tangan segelintir pihak, aliran yang mendu-
kung kehidupan terhambat. Bagi banyak orang, hak-hak yang seharusnya 
menjadi milik mereka seketika menjadi sulit dijangkau. Konsentrasi ini 
menciptakan sebuah hambatan yang tidak terlihat, di mana satu kelompok 
memiliki kelimpahan sementara yang lain berjuang untuk mendapatkan 
kebutuhan dasar, bukan karena ketidakmampuan, melainkan karena jalur 
akses telah ditutup secara struktural.

Kita bisa mengamati fenomena ini di berbagai konteks. Di sebuah 
komunitas terpencil, hak atas air bersih bukanlah sebuah deklarasi, mela-
inkan hasil langsung dari infrastruktur yang dibangun, alokasi anggaran 
yang memadai, dan keterlibatan warga dalam perencanaan. Ketika infra-
struktur ini tidak tersedia dan suara mereka tidak diakomodasi, hak atas 
kehidupan yang sehat menjadi terancam. Ini bukan karena niat yang 
disengaja, melainkan karena inefisiensi sistem dan ketidakseimbangan 
struktural. Demikian pula dengan hak atas pendidikan. Ia bukan sekadar 
hak untuk berada di sekolah, tetapi juga hak untuk mendapatkan guru 
yang kompeten, materi ajar yang relevan, dan lingkungan yang mendukung 
pembelajaran. Semua hal ini bergantung pada cara sumber daya, baik itu 
dana pendidikan maupun talenta terbaik, didistribusikan. Contoh lain 
dapat dilihat dalam kepemilikan tanah. Hak atas perumahan yang layak, 
misalnya, menjadi sulit diwujudkan ketika lahan terkonsentrasi pada 
segelintir pemilik atau ketika kebijakan perkotaan hanya menguntungkan 
pengembang besar, mendorong harga properti di luar jangkauan masya-
rakat biasa. Ini menciptakan ketidakstabilan sosial dan meniadakan hak 
atas tempat tinggal yang aman dan bermartabat.

Sistem yang kita bangun, seringkali tanpa disadari, dapat menjadi 
faktor pemicu ketidaksetaraan. Pasar bebas, sebagai contoh, sering dipro-
mosikan sebagai mekanisme yang efisien untuk pertumbuhan. Namun, ia 
juga memiliki kecenderungan untuk mengumpulkan kekayaan di puncak, 

Ham dan Keadilan Sosial dalam Negara Hukum 83



sementara di level bawah, persaingan untuk sumber daya yang terbatas 
menjadi semakin intens. Ketika mekanisme pasar tidak diimbangi oleh 
kebijakan publik yang kuat untuk memastikan akses yang adil, hak-hak 
ekonomi dan sosial, seperti hak atas pekerjaan yang layak atau perumahan, 
dapat terkikis. Kekuatan korporasi, yang dalam banyak kasus melampaui 
kapasitas negara-negara kecil, menjadi bentuk kekuasaan yang signifikan. 
Mereka mampu memengaruhi kebijakan, membentuk preferensi konsu-
men, dan pada akhirnya, menentukan nilai-nilai yang dianggap penting 
dalam masyarakat. Fenomena ini juga sering disebut “eksternalitas negatif,” 
di mana perusahaan dapat mengalihkan biaya produksi—seperti polusi 
atau eksploitasi tenaga kerja—kepada masyarakat luas dan lingkungan, 
tanpa harus menanggung konsekuensinya secara penuh. Hal ini secara 
langsung mengikis hak atas lingkungan yang sehat dan kondisi kerja yang 
adil, menunjukkan bahwa sistem ekonomi tanpa pengawasan dapat secara 
inheren merusak pemenuhan hak asasi.

Oleh karena itu, ketika kita membahas pemenuhan hak asasi manu-
sia, refleksi kita harus melampaui batas-batas etika. Kita harus memasuki 
ranah struktural. Pertanyaannya bukanlah “apa yang harus kita lakukan?” 
tetapi “bagaimana kita merancang ulang sistem agar kekuasaan dan sumber 
daya didistribusikan dengan lebih merata?” Ini adalah persoalan desain. 
Bagaimana kita merancang sistem hukum yang tidak hanya melindungi 
hak kepemilikan, tetapi juga hak-hak mendasar seperti hak atas kesehatan 
dan lingkungan yang bersih? Ini bisa berarti memperkuat perlindungan 
konstitusional untuk hak-hak sosial, atau mendirikan badan-badan peng-
awas independen yang memiliki kekuatan untuk menegakkan standar 
lingkungan dan ketenagakerjaan. Untuk mendesain ulang sistem politik, 
kita bisa mempertimbangkan reformasi pendanaan kampanye untuk 
mengurangi pengaruh korporasi, atau menerapkan mekanisme partisipatif 
seperti anggaran yang melibatkan warga secara langsung dalam menentu-
kan prioritas pembangunan di komunitas mereka.

Masyarakat yang sehat bukanlah masyarakat yang hanya menghasilkan 
kekayaan, tetapi masyarakat yang mampu mendistribusikannya secara adil 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia84



sehingga setiap individu memiliki landasan yang stabil untuk mengem-
bangkan potensinya. Memandang distribusi sebagai bagian integral dari 
pemenuhan hak asasi manusia berarti mengakui bahwa kemiskinan, 
ketidaksetaraan, dan ketidakadilan bukan hanya kegagalan ekonomi, mela-
inkan juga kegagalan etis dan kegagalan struktural. Ini adalah cerminan 
dari sistem yang gagal memastikan bahwa setiap orang, tanpa memandang 
latar belakangnya, memiliki kesempatan yang sama untuk hidup bermar-
tabat. Ketika sebuah masyarakat mencapai keseimbangan dalam distribusi 
sumber daya, kita akan melihat penurunan dalam tingkat kejahatan dan 
ketidakstabilan sosial, karena ketidakpuasan yang muncul dari kelangkaan 
buatan tidak lagi menjadi pemicu utama.

Pandangan ini juga menuntut kita untuk meninjau kembali narasi 
yang kita pegang teguh. Selama ini, kita sering terjebak dalam narasi indi-
vidualisme yang menekankan bahwa keberhasilan atau kegagalan adalah 
sepenuhnya hasil dari upaya pribadi. Narasi ini mengabaikan fakta bahwa 
kondisi awal setiap orang tidaklah sama. Seseorang yang lahir dalam kemis-
kinan, dengan akses terbatas terhadap pendidikan dan nutrisi, memulai 
perjalanan hidup dari posisi yang sangat berbeda. Mengubah narasi berarti 
mengakui bahwa pemenuhan hak asasi bukanlah soal “memberi” kepada 
yang kurang beruntung, melainkan soal “memperbaiki” sebuah sistem yang 
secara sistematis telah meminggirkan mereka. Ini adalah pergeseran dari 
pendekatan amal menuju pendekatan keadilan struktural. Pergeseran ini 
juga menantang kita untuk mengakui bahwa hak istimewa yang diwariskan 
atau kondisi yang tidak kita pilih sejak lahir, seperti ras, gender, atau status 
ekonomi, secara signifikan memengaruhi jalur hidup. Mengatasi ketidak-
adilan bukan berarti mengabaikan tanggung jawab pribadi, melainkan 
memastikan bahwa kerja keras dan bakat memiliki kesempatan yang sama 
untuk membuahkan hasil bagi setiap orang, bukan hanya bagi mereka yang 
sudah berada di posisi menguntungkan.

Pemenuhan hak asasi manusia adalah tentang pemberdayaan. Ini 
adalah tentang memberikan kembali kontrol kepada individu atas kehi-
dupan mereka sendiri. Ketika sebuah komunitas memiliki kendali atas 

Ham dan Keadilan Sosial dalam Negara Hukum 85



sumber daya alamnya, mereka memiliki kekuatan untuk melindungi 
lingkungan dan memastikan keberlanjutan. Ketika sebuah keluarga memi-
liki akses yang stabil terhadap air bersih, orang tua dapat memfokus-
kan perhatian pada pendidikan anak-anak mereka, dan anak-anak dapat 
tumbuh lebih sehat. Setiap tindakan kecil untuk mendistribusikan kembali 
kekuasaan dan sumber daya dari pusat ke periferi merupakan sebuah 
langkah menuju terwujudnya martabat manusia. Pemberdayaan ini dapat 
mengambil berbagai bentuk: pemberdayaan politik melalui partisipasi 
aktif dalam kebijakan publik; pemberdayaan ekonomi melalui dukungan 
terhadap koperasi dan usaha kecil yang dikelola oleh komunitas; dan 
pemberdayaan sosial melalui akses yang setara terhadap informasi dan 
jaringan profesional.

Ini bukanlah agenda yang bisa dicapai dalam waktu singkat, melain-
kan sebuah proses panjang yang membutuhkan kesabaran dan refleksi. 
Proses ini dimulai dari kesadaran bahwa setiap kebijakan, setiap keputusan 
investasi, dan setiap narasi yang kita sebarkan memiliki dampak langsung 
pada distribusi kekuasaan dan sumber daya. Dengan demikian, setiap 
tindakan tersebut memiliki dampak langsung pada pemenuhan hak asasi 
manusia. Pemenuhan ini tidak terjadi di ruang-ruang konferensi yang 
jauh; ia terjadi di setiap aspek kehidupan kita sehari-hari, di mana hak atas 
martabat menemukan wujudnya dalam akses, keadilan, dan keseimbangan. 
Perjuangan untuk hak asasi manusia adalah sebuah proyek yang berkelan-
jutan, menuntut kita untuk selalu mempertanyakan struktur yang ada dan 
bertanya apakah mereka benar-benar melayani seluruh umat manusia atau 
hanya sebagian kecil darinya.

Distribusi Kekuasaan dan Sumber Daya sebagai 
Pemenuhan HAM
Hak asasi manusia seringkali dipandang sebagai sebuah konsep idealis yang 
diabadikan dalam dokumen hukum. Kita cenderung melihatnya sebagai 
tujuan moral yang diperjuangkan oleh para aktivis, atau sebagai pernya-
taan mulia yang diucapkan oleh para pejabat. Namun, jika kita melihat 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia86



lebih dekat, pemenuhan hak asasi manusia bukanlah sekadar persoalan 
ide atau deklarasi. Ini adalah isu yang sangat praktis, terikat erat dengan 
pertanyaan mendasar tentang siapa yang memiliki kontrol dan, yang tak 
kalah pentingnya, bagaimana sumber daya dialokasikan. Diskusi seputar 
hak seringkali berputar pada kerangka etis, seperti kewajiban moral atau 
kebaikan universal, namun gagal merangkul realitas yang lebih brutal: 
bahwa hak hanya dapat terpenuhi jika ada struktur yang memungkinkan 
akses terhadapnya. Kesenjangan antara konsep abstrak dan realitas yang 
dialami individu adalah titik di mana pemenuhan hak asasi manusia 
menemukan tantangan terbesarnya.

Dalam setiap masyarakat, terdapat hubungan dinamis antara keku-
asaan dan sumber daya. Kekuasaan di sini tidak hanya merujuk pada 
otoritas formal pemerintah, tetapi juga kekuatan yang muncul dari infor-
masi, pengaruh sosial, atau dominasi wacana publik. Kekuatan informal 
ini bisa berasal dari kontrol atas media yang membentuk opini publik, 
kemampuan lobi korporasi yang memengaruhi regulasi, atau bahkan 
jejaring sosial yang mengendalikan akses terhadap peluang. Sumber daya 
pun meluas melampaui kekayaan finansial. Ia mencakup akses terhadap 
pendidikan yang berkualitas, air bersih, layanan kesehatan yang responsif, 
hingga kesempatan untuk berpartisipasi dalam pengambilan keputusan 
yang berdampak pada kehidupan kolektif. Ketika kekuasaan dan sumber 
daya ini terkonsentrasi di tangan segelintir pihak, aliran yang mendu-
kung kehidupan terhambat. Bagi banyak orang, hak-hak yang seharusnya 
menjadi milik mereka seketika menjadi sulit dijangkau. Konsentrasi ini 
menciptakan sebuah hambatan yang tidak terlihat, di mana satu kelompok 
memiliki kelimpahan sementara yang lain berjuang untuk mendapatkan 
kebutuhan dasar, bukan karena ketidakmampuan, melainkan karena jalur 
akses telah ditutup secara struktural.

Kita bisa mengamati fenomena ini di berbagai konteks. Di sebuah 
komunitas terpencil, hak atas air bersih bukanlah sebuah deklarasi, melain-
kan hasil langsung dari infrastruktur yang dibangun, alokasi anggaran yang 
memadai, dan keterlibatan warga dalam perencanaan. Ketika infrastruktur 

Ham dan Keadilan Sosial dalam Negara Hukum 87



ini tidak tersedia dan suara mereka tidak diakomodasi, hak atas kehidupan 
yang sehat menjadi terancam. Ini bukan karena niat yang disengaja, melain-
kan karena inefisiensi sistem dan ketidakseimbangan struktural. Demikian 
pula dengan hak atas pendidikan. Ia bukan sekadar hak untuk berada di 
sekolah, tetapi juga hak untuk mendapatkan guru yang kompeten, materi 
ajar yang relevan, dan lingkungan yang mendukung pembelajaran. Semua 
hal ini bergantung pada cara sumber daya, baik itu dana pendidikan 
maupun talenta terbaik, didistribusikan. Contoh lain dapat dilihat dalam 
kepemilikan tanah. Hak atas perumahan yang layak, misalnya, menjadi 
sulit diwujudkan ketika lahan terkonsentrasi pada segelintir pemilik atau 
ketika kebijakan perkotaan hanya menguntungkan pengembang besar, 
mendorong harga properti di luar jangkauan masyarakat biasa. Ini mencip-
takan ketidakstabilan sosial dan meniadakan hak atas tempat tinggal yang 
aman dan bermartabat.

Sistem yang kita bangun, seringkali tanpa disadari, dapat menjadi 
faktor pemicu ketidaksetaraan. Pasar bebas, sebagai contoh, sering dipro-
mosikan sebagai mekanisme yang efisien untuk pertumbuhan. Namun, ia 
juga memiliki kecenderungan untuk mengumpulkan kekayaan di puncak, 
sementara di level bawah, persaingan untuk sumber daya yang terbatas 
menjadi semakin intens. Ketika mekanisme pasar tidak diimbangi oleh 
kebijakan publik yang kuat untuk memastikan akses yang adil, hak-hak 
ekonomi dan sosial, seperti hak atas pekerjaan yang layak atau perumahan, 
dapat terkikis. Kekuatan korporasi, yang dalam banyak kasus melampaui 
kapasitas negara-negara kecil, menjadi bentuk kekuasaan yang signifikan. 
Mereka mampu memengaruhi kebijakan, membentuk preferensi konsu-
men, dan pada akhirnya, menentukan nilai-nilai yang dianggap penting 
dalam masyarakat. Fenomena ini juga sering disebut “eksternalitas negatif,” 
di mana perusahaan dapat mengalihkan biaya produksi—seperti polusi 
atau eksploitasi tenaga kerja—kepada masyarakat luas dan lingkungan, 
tanpa harus menanggung konsekuensinya secara penuh. Hal ini secara 
langsung mengikis hak atas lingkungan yang sehat dan kondisi kerja yang 
adil, menunjukkan bahwa sistem ekonomi tanpa pengawasan dapat secara 
inheren merusak pemenuhan hak asasi.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia88



Oleh karena itu, ketika kita membahas pemenuhan hak asasi manu-
sia, refleksi kita harus melampaui batas-batas etika. Kita harus memasuki 
ranah struktural. Pertanyaannya bukanlah “apa yang harus kita lakukan?” 
tetapi “bagaimana kita merancang ulang sistem agar kekuasaan dan sumber 
daya didistribusikan dengan lebih merata?” Ini adalah persoalan desain. 
Bagaimana kita merancang sistem hukum yang tidak hanya melindungi 
hak kepemilikan, tetapi juga hak-hak mendasar seperti hak atas kesehatan 
dan lingkungan yang bersih? Ini bisa berarti memperkuat perlindungan 
konstitusional untuk hak-hak sosial, atau mendirikan badan-badan peng-
awas independen yang memiliki kekuatan untuk menegakkan standar 
lingkungan dan ketenagakerjaan. Untuk mendesain ulang sistem politik, 
kita bisa mempertimbangkan reformasi pendanaan kampanye untuk 
mengurangi pengaruh korporasi, atau menerapkan mekanisme partisipatif 
seperti anggaran yang melibatkan warga secara langsung dalam menentu-
kan prioritas pembangunan di komunitas mereka.

Masyarakat yang sehat bukanlah masyarakat yang hanya menghasilkan 
kekayaan, tetapi masyarakat yang mampu mendistribusikannya secara adil 
sehingga setiap individu memiliki landasan yang stabil untuk mengem-
bangkan potensinya. Memandang distribusi sebagai bagian integral dari 
pemenuhan hak asasi manusia berarti mengakui bahwa kemiskinan, 
ketidaksetaraan, dan ketidakadilan bukan hanya kegagalan ekonomi, mela-
inkan juga kegagalan etis dan kegagalan struktural. Ini adalah cerminan 
dari sistem yang gagal memastikan bahwa setiap orang, tanpa memandang 
latar belakangnya, memiliki kesempatan yang sama untuk hidup bermar-
tabat. Ketika sebuah masyarakat mencapai keseimbangan dalam distribusi 
sumber daya, kita akan melihat penurunan dalam tingkat kejahatan dan 
ketidakstabilan sosial, karena ketidakpuasan yang muncul dari kelangkaan 
buatan tidak lagi menjadi pemicu utama.

Pandangan ini juga menuntut kita untuk meninjau kembali narasi 
yang kita pegang teguh. Selama ini, kita sering terjebak dalam narasi indi-
vidualisme yang menekankan bahwa keberhasilan atau kegagalan adalah 
sepenuhnya hasil dari upaya pribadi. Narasi ini mengabaikan fakta bahwa 

Ham dan Keadilan Sosial dalam Negara Hukum 89



kondisi awal setiap orang tidaklah sama. Seseorang yang lahir dalam kemis-
kinan, dengan akses terbatas terhadap pendidikan dan nutrisi, memulai 
perjalanan hidup dari posisi yang sangat berbeda. Mengubah narasi berarti 
mengakui bahwa pemenuhan hak asasi bukanlah soal “memberi” kepada 
yang kurang beruntung, melainkan soal “memperbaiki” sebuah sistem yang 
secara sistematis telah meminggirkan mereka. Ini adalah pergeseran dari 
pendekatan amal menuju pendekatan keadilan struktural. Pergeseran ini 
juga menantang kita untuk mengakui bahwa hak istimewa yang diwariskan 
atau kondisi yang tidak kita pilih sejak lahir, seperti ras, gender, atau status 
ekonomi, secara signifikan memengaruhi jalur hidup. Mengatasi ketidak-
adilan bukan berarti mengabaikan tanggung jawab pribadi, melainkan 
memastikan bahwa kerja keras dan bakat memiliki kesempatan yang sama 
untuk membuahkan hasil bagi setiap orang, bukan hanya bagi mereka yang 
sudah berada di posisi menguntungkan.

Pemenuhan hak asasi manusia adalah tentang pemberdayaan. Ini 
adalah tentang memberikan kembali kontrol kepada individu atas kehi-
dupan mereka sendiri. Ketika sebuah komunitas memiliki kendali atas 
sumber daya alamnya, mereka memiliki kekuatan untuk melindungi 
lingkungan dan memastikan keberlanjutan. Ketika sebuah keluarga memi-
liki akses yang stabil terhadap air bersih, orang tua dapat memfokus-
kan perhatian pada pendidikan anak-anak mereka, dan anak-anak dapat 
tumbuh lebih sehat. Setiap tindakan kecil untuk mendistribusikan kembali 
kekuasaan dan sumber daya dari pusat ke periferi merupakan sebuah 
langkah menuju terwujudnya martabat manusia. Pemberdayaan ini dapat 
mengambil berbagai bentuk: pemberdayaan politik melalui partisipasi 
aktif dalam kebijakan publik; pemberdayaan ekonomi melalui dukungan 
terhadap koperasi dan usaha kecil yang dikelola oleh komunitas; dan 
pemberdayaan sosial melalui akses yang setara terhadap informasi dan 
jaringan profesional.

Ini bukanlah agenda yang bisa dicapai dalam waktu singkat, melain-
kan sebuah proses panjang yang membutuhkan kesabaran dan refleksi. 
Proses ini dimulai dari kesadaran bahwa setiap kebijakan, setiap keputusan 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia90



investasi, dan setiap narasi yang kita sebarkan memiliki dampak langsung 
pada distribusi kekuasaan dan sumber daya. Dengan demikian, setiap 
tindakan tersebut memiliki dampak langsung pada pemenuhan hak asasi 
manusia. Pemenuhan ini tidak terjadi di ruang-ruang konferensi yang 
jauh; ia terjadi di setiap aspek kehidupan kita sehari-hari, di mana hak atas 
martabat menemukan wujudnya dalam akses, keadilan, dan keseimbangan. 
Perjuangan untuk hak asasi manusia adalah sebuah proyek yang berkelan-
jutan, menuntut kita untuk selalu mempertanyakan struktur yang ada dan 
bertanya apakah mereka benar-benar melayani seluruh umat manusia atau 
hanya sebagian kecil darinya.

Ham dan Keadilan Sosial dalam Negara Hukum 91





BAB VI
HAK-HAK KELOMPOK RENTAN  

DAN MARGINAL



Perempuan dan Anak dalam Sistem Hukum HAM 
Nasional dan Internasional
Memahami posisi perempuan dan anak dalam kerangka hukum hak asasi 
manusia, baik di tingkat nasional maupun internasional, memerlukan sebuah 
pergeseran sudut pandang. Kita cenderung melihatnya sebagai sebuah penca-
paian linear, sebuah jalan lurus dari ketidakadilan menuju kesetaraan yang 
sempurna. Namun, realitasnya jauh lebih kompleks. Kerangka hukum ini 
bukanlah sebuah garis akhir, melainkan sebuah medan pertempuran yang 
tak pernah usai, di mana idealisme berhadapan langsung dengan struktur 
sosial, budaya, dan ekonomi yang telah mengakar. Perjalanan ini dipenuhi 
dengan janji-janji yang mulia, tetapi juga dengan tantangan implementasi 
yang tak terduga. Sebuah deklarasi hukum mungkin tampak kokoh, tetapi 
tanpa dukungan kesadaran kolektif dan reformasi struktural, ia bisa menjadi 
sebuah fatamorgana keadilan. Kesenjangan antara regulasi yang ada dan 
pengalaman hidup sehari-hari adalah titik di mana pemenuhan hak asasi 
manusia menemukan tantangan terbesarnya.

Sejak Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia (DUHAM) pada tahun 
1948, sebuah fondasi global telah diletakkan. DUHAM adalah sebuah 
pernyataan monumental bahwa setiap individu, tanpa terkecuali, memi-
liki martabat dan hak yang sama. Pasal 1 DUHAM menegaskan, “Semua 
orang dilahirkan merdeka dan mempunyai martabat dan hak-hak yang 
sama” (United Nations, 1998). Ini adalah sebuah deklarasi yang kuat, sebuah 
landasan yang seharusnya mengikis diskriminasi berbasis ras, warna kulit, 
jenis kelamin, dan lain-lain. Namun, meski komitmen untuk kesetaraan 
telah ditegaskan, dalam praktik sosial, kemajuan yang signifikan masih 
belum terlihat. Terdapat jurang yang dalam antara apa yang tertulis dalam 
dokumen hukum dengan apa yang dialami oleh perempuan dan anak dalam 
kehidupan sehari-hari. Hak-hak ini, yang seharusnya universal, seringkali 
terhalang oleh faktor-faktor yang tidak disebutkan dalam teks hukum, seperti 
stereotip gender, norma-norma patriarkal, dan sistem ekonomi yang tidak 
adil. Sebuah hukum yang ideal mungkin menyatakan hak perempuan atas 
pekerjaan yang setara, namun realitasnya, mereka mungkin menghadapi 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia94



hambatan tak terlihat dalam bentuk gaji yang lebih rendah, kurangnya 
peluang promosi, atau ketidakmampuan menyeimbangkan karier dengan 
tugas domestik yang secara sosial dibebankan.

Khusus untuk perempuan, persoalan ini memunculkan sebuah para-
doks. Walaupun hak-hak mereka secara eksplisit dilindungi dalam kerangka 
HAM universal, diskriminasi masih merupakan sebuah fenomena yang 
“tidak kelihatan.” Ini bukan hanya soal ketidakadilan yang disengaja, melain-
kan tentang asumsi-asumsi sosial budaya dan ideologi gender yang tersembu-
nyi, yang membatasi peran dan kesempatan perempuan. Seringkali, hak-hak 
perempuan, seperti hak atas pekerjaan, berbenturan dengan implementasi 
hukum yang tidak konsisten atau persepsi sosial yang membatasi. Gerakan 
perempuan, atau yang sering disebut gerakan gender, berakar dari kesadaran 
bahwa ada sebuah golongan manusia yang nasibnya luput dari perhatian. Ini 
adalah sebuah perjuangan untuk menegaskan bahwa hak asasi perempuan 
bukan sekadar konsep, melainkan visi untuk mentransformasi relasi kekua-
saan yang berbasis gender. Transformasi ini memerlukan lebih dari sekadar 
perubahan undang-undang; ia menuntut restrukturisasi norma sosial, pendi-
dikan ulang masyarakat, dan pembongkaran stereotip yang telah mengakar 
selama berabad-abad. Perjuangan untuk hak-hak perempuan adalah sebuah 
perjuangan untuk hak setiap individu untuk menentukan jalan hidup mereka 
sendiri, bebas dari prasangka dan batasan yang diciptakan oleh masyarakat.

Untuk merespons ketidaksetaraan yang spesifik ini, lahirlah Konvensi 
tentang Penghapusan Segala Bentuk Diskriminasi terhadap Perempuan 
(CEDAW). Konvensi ini tidak hanya mengutuk diskriminasi, tetapi juga 
mewajibkan negara-negara pihak untuk mengambil langkah-langkah konkret 
dalam bidang politik, ekonomi, pendidikan, kesehatan, dan kehidupan sosial 
(Enik Setyowati, 2021, p. 33). Namun, CEDAW bukanlah sebuah solusi 
magis. Konvensi ini memiliki mekanisme yang tidak bersifat kaku, di mana 
setiap negara memiliki hak untuk mengajukan keberatan atau reservasi. Ini 
menunjukkan bahwa perlindungan hukum internasional sangat bergan-
tung pada kemauan politik dan interpretasi setiap negara. Sebuah negara 
bisa saja meratifikasi konvensi, tetapi implementasi yang setengah hati atau 

Hak-Hak Kelompok Rentan dan Marginal 95



resistensi budaya dapat membuatnya menjadi dokumen yang tak lebih dari 
pajangan. Perdebatan seputar reservasi, misalnya, seringkali menjadi arena 
di mana nilai-nilai lokal atau interpretasi keagamaan berbenturan dengan 
prinsip-prinsip universal, menciptakan ketegangan yang sulit diurai. Ini 
menyoroti bahwa proses ratifikasi adalah awal, bukan akhir dari komitmen 
sebuah negara terhadap kesetaraan gender.

Demikian pula dengan anak-anak. Perlindungan terhadap anak-anak 
adalah bagian yang tak terpisahkan dari HAM. Anak adalah makhluk 
yang rentan dan merupakan generasi penerus bangsa. Oleh karena itu, 
perlindungan mereka adalah tanggung jawab kolektif—negara, pemerintah, 
masyarakat, keluarga, dan orang tua. Undang-Undang Perlindungan Anak di 
Indonesia, seperti UU No. 23 Tahun 2002 dan perubahannya, serta pasal 28B 
UUD 1945, menunjukkan komitmen negara. Namun, sama seperti perem-
puan, hak-hak anak seringkali dilanggar, baik oleh negara, orang dewasa, 
maupun orang tua. Upaya perlindungan hak anak sebagian besar “belum 
tereksplorasi.” Ini bukan hanya masalah hukum, tetapi juga masalah sosi-
ologis. Anak diposisikan sebagai kelompok sosial dengan status yang lebih 
rendah, yang membuat mereka rentan terhadap berbagai bentuk eksploitasi 
dan kekerasan. Fenomena ini bisa berupa pernikahan anak, pekerja anak, 
atau kekerasan di lingkungan keluarga. Posisi mereka yang rentan membuat 
mereka sulit untuk menyuarakan keluhan atau menuntut haknya, memper-
buruk siklus ketidakadilan.

Perlindungan hukum bagi anak, seperti penyelenggaraan pengadilan 
anak dengan tujuan menjamin kepentingan terbaik anak, adalah sebuah 
langkah maju. Namun, tantangannya adalah bagaimana memastikan bahwa 
mekanisme hukum ini tidak hanya ada di atas kertas, tetapi juga benar-
benar melindungi anak dari dampak negatif pada perkembangan mental 
dan fisik mereka. Konsep ini menuntut kita untuk melampaui pendekatan 
hukum yang kaku dan mengadopsi pendekatan holistik yang melibatkan 
aspek psikologis, sosial, dan pendidikan. Mengimplementasikan perlin-
dungan hukum terhadap anak memerlukan kesamaan persepsi antara orang 
tua, pemerintah, dan masyarakat. Ini bukan hanya tentang hukuman bagi 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia96



pelanggar, tetapi tentang membangun sebuah ekosistem di mana hak-hak 
anak dapat tumbuh dan berkembang secara optimal. Sebuah ekosistem yang 
mendukung anak memerlukan adanya pusat-pusat konseling, program-pro-
gram pendidikan bagi orang tua, dan sistem pengawasan yang efektif di 
sekolah dan lingkungan masyarakat.

Di tingkat internasional, Konvensi Hak Anak (CRC) menjadi landasan 
utama. CRC mencakup hak-hak sipil dan politik, serta hak-hak ekonomi, 
sosial, dan budaya. Namun, seperti halnya CEDAW, implementasi CRC di 
berbagai negara menghadapi hambatan yang signifikan. Tradisi budaya, 
kemiskinan, konflik, dan kurangnya sumber daya seringkali menjadi alasan 
mengapa hak-hak anak belum terpenuhi sepenuhnya. Kekerasan terhadap 
perempuan dan anak, misalnya, adalah sebuah isu yang meresahkan di 
seluruh dunia. Kekerasan sistematis berbasis gender masih sering terjadi. 
Ini adalah sebuah refleksi dari kegagalan sistem untuk mengatasi akar masa-
lah: ketidakseimbangan kekuasaan dan norma-norma sosial yang permisif 
terhadap kekerasan. Kekerasan terhadap anak, seringkali terjadi dalam 
lingkup yang paling privat—di rumah—menjadikannya fenomena yang 
sulit dideteksi dan diintervensi.

Fokus pada hak perempuan dan anak dalam sistem hukum internasio-
nal dan nasional menyoroti sebuah realitas yang lebih luas: bahwa hak asasi 
manusia bukanlah entitas yang statis. Sebaliknya, mereka adalah konsep yang 
terus berevolusi, yang pemenuhannya membutuhkan sebuah dialog yang 
berkelanjutan antara hukum, kebijakan, dan realitas sosial. Ketika sebuah 
negara meratifikasi sebuah konvensi, ia tidak hanya menandatangani sebuah 
dokumen, melainkan mengambil sebuah janji untuk melakukan refleksi diri 
yang mendalam dan reformasi struktural yang berkelanjutan. Ini adalah 
sebuah pengakuan bahwa perjuangan untuk kesetaraan dan keadilan tidak 
akan pernah selesai, tetapi sebuah proses yang membutuhkan komitmen 
dari setiap generasi. Komitmen ini menuntut adaptasi dan peninjauan ulang 
yang konstan, karena tantangan baru terus bermunculan, seperti diskrimi-
nasi berbasis gender di dunia digital atau eksploitasi anak melalui teknologi.

Hak-Hak Kelompok Rentan dan Marginal 97



Dalam konteks Indonesia, Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999 
tentang HAM, yang meratifikasi banyak prinsip DUHAM, mencakup bagian 
khusus yang melindungi hak-hak perempuan. Pasal 45-51 UU ini mengatur 
berbagai hak, mulai dari partisipasi politik hingga hak dalam perkawinan. 
Namun, kita harus jujur pada diri sendiri dan bertanya: apakah jaminan 
hukum ini sudah cukup? Apakah hak perempuan untuk mendapatkan 
pendidikan, memilih profesi, atau berpartisipasi dalam politik benar-benar 
setara dengan laki-laki? Fakta di lapangan menunjukkan bahwa, terlepas 
dari jaminan hukum, masih ada benturan-benturan yang terjadi. Perbedaan 
persepsi tentang peran perempuan di sektor publik, misalnya, menunjukkan 
bahwa hukum saja tidak bisa mengubah keyakinan yang telah mengakar 
dalam masyarakat. Di sini, peran pendidikan dan media menjadi sangat 
krusial dalam membentuk narasi yang lebih inklusif dan progresif.

Hal ini membawa kita pada sebuah pemahaman yang lebih mendalam 
tentang hak asasi manusia. Pemenuhannya bukanlah sekadar soal “ada atau 
tidaknya” sebuah undang-undang atau konvensi. Ia adalah soal bagaimana 
undang-undang tersebut hidup dalam denyut nadi masyarakat. Apakah 
hakim memahami isu gender saat memutuskan sebuah kasus? Apakah 
guru di sekolah memperlakukan siswa laki-laki dan perempuan dengan 
cara yang sama? Apakah keluarga mempromosikan kesetaraan antara anak 
laki-laki dan perempuan? Pertanyaan-pertanyaan ini menyoroti bahwa 
perlindungan HAM bagi perempuan dan anak bergantung pada kesadaran 
kolektif. Ini adalah sebuah proyek yang bersifat partisipatif, di mana setiap 
individu memiliki peran untuk menantang norma-norma yang tidak adil 
dan mempromosikan martabat yang setara. Kesadaran ini harus dibangun 
dari tingkat paling mikro, yaitu keluarga, hingga tingkat makro, yaitu negara, 
dan meluas hingga ke institusi pendidikan, tempat kerja, dan ruang publik.

Tantangan terbesar yang dihadapi adalah bagaimana memadukan 
kerangka hukum yang universal dengan realitas lokal yang unik. Di satu 
sisi, ada prinsip-prinsip universal yang tidak dapat ditawar, seperti hak untuk 
hidup, kebebasan dari penyiksaan, dan kesetaraan di depan hukum. Di sisi 
lain, ada tradisi dan nilai-nilai budaya yang mungkin bertentangan dengan 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia98



prinsip-prinsip ini. Diskriminasi tidak hanya terbatas pada jenis kelamin, 
tetapi juga bersumber dari asumsi-asumsi sosial budaya yang dilekatkan 
pada perempuan. Ini adalah sebuah pengingat bahwa perubahan sejati 
tidak bisa dipaksakan dari luar; ia harus tumbuh dari dalam, dari sebuah 
dialog yang jujur dan reflektif tentang apa artinya menjadi manusia yang 
bermartabat di tengah keberagaman budaya. Dialog ini harus melibatkan 
semua pihak, termasuk pemimpin agama, tokoh adat, dan komunitas akar 
rumput, untuk menemukan jalan tengah yang menghormati nilai-nilai lokal 
sambil menjunjung tinggi martabat setiap individu.

Menghadapi tantangan ini, kita tidak bisa hanya berpuas diri dengan 
melihat angka-angka ratifikasi konvensi. Kita harus melihat lebih dekat pada 
kisah-kisah pribadi. Bagaimana seorang anak di pedesaan Indonesia berjuang 
untuk mendapatkan pendidikan yang layak? Bagaimana seorang perempuan 
menghadapi diskriminasi di tempat kerja atau kekerasan dalam rumah 
tangga, meskipun hukum secara teoretis melindunginya? Pengalaman-
pengalaman ini adalah data yang paling otentik, yang menunjukkan bahwa 
janji-janji hukum masih menunggu untuk ditepati. Perjuangan untuk hak 
perempuan dan anak adalah sebuah cermin yang jujur, yang menunjukkan 
sejauh mana sebuah bangsa telah berhasil—atau gagal—dalam mewujudkan 
janji-janji kemerdekaannya. Perjuangan ini adalah sebuah panggilan untuk 
terus bekerja, tidak hanya di ruang-ruang legislatif, tetapi juga di setiap 
rumah, di setiap sekolah, dan di setiap sudut masyarakat.

Pada titik ini, perlindungan perempuan dan anak dalam kerangka HAM 
nasional dan internasional bukanlah sebuah proyek hukum semata, melain-
kan sebuah proyek peradaban. Ini adalah sebuah upaya untuk membangun 
sebuah masyarakat di mana setiap individu, terlepas dari jenis kelamin atau 
usianya, dapat berkembang secara penuh, bebas dari ketakutan dan diskri-
minasi. Proses ini membutuhkan kolaborasi, inovasi, dan, yang terpenting, 
keberanian untuk menantang status quo. Ia adalah sebuah perjalanan menuju 
masa depan yang lebih adil, di mana hak asasi manusia bukan hanya sebuah 
idealisme, tetapi sebuah realitas yang hidup, dirasakan, dan dinikmati oleh 
semua.

Hak-Hak Kelompok Rentan dan Marginal 99



Masyarakat Adat, Difabel, dan Kelompok Minoritas
Dalam lanskap hak asasi manusia, keberadaan masyarakat adat, difabel, dan 
kelompok minoritas seringkali menempatkan kita pada sebuah persim-
pangan jalan. Di satu sisi, kita melihat prinsip-prinsip universal yang menjan-
jikan kesetaraan bagi semua, sebuah fondasi yang dicanangkan oleh berbagai 
deklarasi dan konvensi internasional. Di sisi lain, kita berhadapan dengan 
realitas di lapangan yang menunjukkan bahwa jaminan hukum saja tidak 
cukup untuk mengatasi ketidaksetaraan yang telah mengakar. Identitas, yang 
seharusnya menjadi sumber keragaman dan kekayaan, justru menjadi titik 
rapuh yang membuat kelompok-kelompok ini rentan terhadap marginalisasi, 
diskriminasi, dan pelanggaran hak-hak yang paling mendasar. Perlindungan 
mereka adalah sebuah tugas yang melampaui formalitas hukum semata; 
ia menuntut pemahaman yang lebih dalam tentang dinamika kekuasaan, 
sejarah, dan prasangka sosial yang memisahkan mereka dari mayoritas. 
Perlindungan hukum yang sejati harus mampu menembus lapisan-lapisan 
historis dan sosial ini, membenahi struktur yang secara sistematis menindas, 
dan membangun jembatan empati di antara berbagai kelompok.

Isu masyarakat adat, misalnya, menjadi sebuah titik krusial dalam 
perbincangan hak asasi manusia. Di Indonesia, yang begitu kaya akan nilai-
nilai budaya, keberadaan kelompok ini seringkali terpinggirkan. Sebuah 
ironi yang pahit muncul: di negara yang membanggakan keberagaman 
budayanya, hak-hak masyarakat adat justru belum terakomodasi sepenuh-
nya. Meskipun telah ada kerangka kebijakan internasional seperti United 
Nations Declaration on the Rights of Indigenous Peoples (UNDRIP), perma-
salahan mereka tetap berlarut-larut. Hal ini bukan hanya karena kurangnya 
kemauan politik, tetapi juga karena warisan sejarah yang kompleks, yang 
menempatkan negara sebagai entitas dominan atas sumber daya alam. 
Menggunakan perspektif pascakolonial, kita dapat melihat bahwa permasa-
lahan masyarakat adat bukanlah sekadar konflik hak atas tanah, melainkan 
sebuah pertarungan melawan struktur kekuasaan yang diciptakan untuk 
mengintegrasikan mereka ke dalam ekonomi nasional dan mereduksi iden-
titas mereka. Kebijakan pengelolaan tanah, yang dipaksakan oleh negara, 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia100



seringkali mengaburkan batas-batas wilayah adat, menciptakan konflik 
yang tak berkesudahan dengan perusahaan tambang atau perkebunan. 
Fenomena ini, yang disebut sebagai “domesticating the mind,” menggambar-
kan sebuah proses di mana negara secara halus menanamkan cara berpikir 
yang menormalisasi dominasi dan memarginalkan kearifan lokal. Ini adalah 
sebuah upaya untuk mengganti pengetahuan tradisional dengan logika 
pembangunan modern, di mana hutan dan tanah dipandang semata-mata 
sebagai komoditas ekonomi, bukan sebagai bagian integral dari identitas dan 
keberlanjutan hidup mereka.

Perjuangan masyarakat adat untuk mendapatkan pengakuan bukanlah 
sebuah tuntutan istimewa. Ini adalah sebuah klaim yang sah untuk hak-hak 
kolektif mereka, termasuk hak untuk menentukan nasib sendiri dan menge-
lola wilayah adat mereka. Hak-hak ini, yang terikat erat dengan identitas dan 
spiritualitas, adalah pondasi bagi keberlangsungan budaya mereka. Ketika 
hak-hak ini diabaikan, yang hilang bukan hanya sebidang tanah, melainkan 
seluruh sistem pengetahuan, tradisi, dan cara hidup yang telah bertahan 
selama berabad-abad. Peristiwa seperti konflik di Toruakat, Sulawesi Utara, 
menunjukkan betapa nyatanya benturan ini. Lahan yang telah menjadi 
bagian dari identitas mereka diambil alih oleh kepentingan ekonomi yang 
tidak pernah mereka minta. Kisah-kisah ini adalah pengingat bahwa hak 
asasi manusia tidak dapat hanya dipahami sebagai hak individual; ia juga 
harus mengakomodasi hak-hak kolektif yang merupakan bagian dari identi-
tas sosial sebuah kelompok. Sebuah pengakuan hukum terhadap keberadaan 
masyarakat adat tidak akan sempurna tanpa pengakuan yang sama terhadap 
hak mereka atas wilayah, sumber daya, dan praktik budaya. Tanpa pengakuan 
ini, mereka akan terus terancam oleh laju pembangunan yang mengabaikan 
hak-hak mereka, terpaksa beradaptasi dengan model ekonomi yang tidak 
sesuai, dan kehilangan warisan yang tak ternilai harganya.

Bergerak ke kelompok difabel, kita berhadapan dengan tantangan yang 
berbeda, namun sama peliknya. Selama puluhan tahun, pendekatan terha-
dap difabel didasarkan pada belas kasihan dan pelayanan. Mereka diang-
gap sebagai objek yang memerlukan bantuan, bukan sebagai subjek yang 

Hak-Hak Kelompok Rentan dan Marginal 101



memiliki hak dan kewajiban setara. Perspektif yang ketinggalan zaman ini 
telah usang dengan lahirnya sebuah paradigma baru yang berbasis hak, yang 
diakui dan ditegaskan dalam Undang-Undang Nomor 8 Tahun 2016 tentang 
Penyandang Disabilitas (UUPD). Perubahan ini adalah sebuah lompatan 
besar. UUPD menggantikan Undang-Undang Nomor 4 Tahun 1997, yang 
masih menggunakan terminologi “penyandang cacat,” sebuah istilah yang 
menempatkan difabel sebagai entitas yang kurang sempurna. Dengan perge-
seran perspektif ini, difabel diakui sebagai warga negara yang memiliki 
kedudukan, hak, dan kewajiban yang sama. Mereka tidak lagi dipandang dari 
keterbatasannya, melainkan dari potensi dan martabatnya sebagai manusia. 
Ini adalah sebuah pengakuan bahwa hambatan yang mereka hadapi bukanlah 
semata-mata berasal dari kondisi fisik mereka, melainkan dari lingkungan 
dan struktur masyarakat yang tidak inklusif.

Namun, mengimplementasikan undang-undang baru ini bukanlah 
hal yang mudah. Persoalan-persoalan mendasar masih menjadi tantangan, 
seperti penyeragaman data jumlah difabel yang terintegrasi dengan data 
kependudukan. Tanpa data yang akurat, sulit untuk merancang kebijakan 
yang efektif dan terukur yang menyentuh setiap individu yang membu-
tuhkan. Kemudian, ada masalah sinkronisasi dan penyesuaian di seluruh 
bidang, mulai dari pendidikan, kesehatan, hingga aksesibilitas fisik. Sekolah 
harus beradaptasi untuk menerima siswa difabel, fasilitas kesehatan harus 
menyediakan layanan yang dapat diakses, dan ruang publik harus ramah bagi 
semua. Peran Komisi Nasional Disabilitas (KND) menjadi sangat esensial 
untuk mengawal implementasi ini, memastikan bahwa setiap kementerian 
dan lembaga benar-benar menjalankan kewajibannya. Penting untuk diingat 
bahwa perlakuan khusus yang diberikan kepada difabel bukanlah hak isti-
mewa. Sebaliknya, itu adalah sebuah upaya untuk menciptakan kesetaraan 
yang sebenarnya, yang memungkinkan mereka berpartisipasi penuh dalam 
masyarakat, bebas dari hambatan struktural dan diskriminasi. Ini adalah 
sebuah perjuangan untuk membangun masyarakat yang inklusif, yang 
menganggap keberagaman sebagai kekuatan, bukan sebagai kelemahan, 
dan yang memahami bahwa setiap individu memiliki kontribusi unik yang 
dapat ditawarkan.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia102



Kita berhadapan dengan kelompok minoritas, sebuah entitas sosial 
yang keberadaannya tak dapat dinafikan. Mereka adalah orang-orang yang, 
berdasarkan identitas seperti agama, etnis, bahasa, atau jenis kelamin, berada 
pada posisi non-dominan dan rentan terhadap pelanggaran HAM. Sebuah 
paradoks pahit terjadi di era reformasi Indonesia. Ketika cita-cita demokrasi 
dan kebebasan hukum digaungkan, yang muncul justru adalah tindakan 
kekerasan dan diskriminasi yang dilakukan oleh kelompok-kelompok masya-
rakat. Kekerasan yang dulu dimonopoli oleh negara, kini dilegitimasi oleh 
segelintir kelompok yang membawa identitas tertentu. Sektarianisme agama 
dan sosial-politik meningkat, memakan korban dari kelompok minoritas 
agama dan lainnya. Peristiwa-peristiwa ini menunjukkan bahwa ketiadaan 
otoritarianisme tidak secara otomatis menjamin kebebasan dan toleransi. 
Justru, kebebasan yang tidak dibarengi dengan kesadaran kolektif dapat 
memunculkan oligarki kekerasan yang membingkai diskriminasi sebagai 
pranata sosial. Hal ini menuntut sebuah refleksi mendalam tentang bagai-
mana sebuah masyarakat dapat menjembatani perbedaan tanpa mengor-
bankan keamanan dan hak-hak kelompok minoritas.

Perlindungan terhadap kelompok minoritas menuntut sebuah pema-
haman yang halus tentang hak-hak mereka. Dalam perspektif HAM, mereka 
memiliki hak yang setara dengan pemegang hak lainnya, namun mereka 
juga memerlukan hak khusus. Hak khusus ini bukanlah hak istimewa, 
melainkan sebuah instrumen yang diberikan untuk mengangkat martabat 
mereka. Hal ini menjadi sebuah pengakuan bahwa kesetaraan formal saja 
tidak cukup untuk mengatasi ketidaksetaraan yang struktural. Sebuah negara 
dapat menjamin kebebasan beragama, namun jika praktik diskriminasi 
dalam bentuk perusakan tempat ibadah atau pemaksaan keyakinan tetap 
terjadi, maka jaminan hukum tersebut tidak lebih dari kata-kata kosong. 
Perlindungan hukum bagi kelompok minoritas tidak bisa hanya bersifat 
reaktif, menunggu terjadinya pelanggaran. Sebaliknya, ia harus proaktif, 
membangun sebuah budaya toleransi dan dialog yang jujur, yang menghargai 
keberagaman sebagai sebuah aset bangsa. Hal ini memerlukan intervensi di 
tingkat pendidikan, media, dan kebijakan publik untuk secara aktif mempro-
mosikan inklusivitas dan melawan narasi diskriminatif.

Hak-Hak Kelompok Rentan dan Marginal 103



Memahami ketiganya—masyarakat adat, difabel, dan kelompok minori-
tas—adalah sebuah panggilan untuk melihat hak asasi manusia bukan seba-
gai sebuah konsep yang statis, melainkan sebagai sebuah proses yang dinamis, 
yang terus-menerus beradaptasi dengan realitas sosial. Perlindungan mereka 
adalah sebuah barometer sejati dari tingkat peradaban sebuah bangsa. Ia 
menunjukkan seberapa jauh sebuah masyarakat telah berhasil mengatasi 
prasangka, menyingkirkan egoisme kelompok, dan membangun sebuah 
tatanan di mana setiap individu, terlepas dari identitas dan latar belakang-
nya, dapat hidup dengan damai dan bermartabat. Ini adalah sebuah perju-
angan untuk mewujudkan janji-janji konstitusi yang paling mulia, sebuah 
perjuangan yang membutuhkan komitmen dari setiap warga negara untuk 
menjadi agen perubahan yang peduli dan berani.

Afirmasi Positif dan Peran Negara dalam 
Perlindungan Kelompok Rentan
Cerminan nilai, keyakinan, dan cara kita memandang sesama, sesungguh-
nya dapat kita temukan dalam setiap interaksi sosial. Dalam narasi besar 
peradaban manusia, ada satu cermin yang seringkali kabur: bagaimana kita 
memperlakukan mereka yang berada di posisi paling rentan. Kerentanan 
bukanlah sebuah sifat yang melekat pada individu, melainkan kondisi yang 
sangat bergantung pada konteks—lingkungan, sosial, politik, budaya, dan 
ekonomi. Ini adalah sebuah pengakuan yang fundamental: tidak ada manusia 
yang tercipta rentan. Kerentanan adalah hasil dari situasi, dari sebuah struk-
tur yang meminggirkan, atau dari sebuah krisis yang tak terduga. Seseorang 
yang rentan di satu tempat mungkin memiliki posisi yang kuat di tempat 
lain. Misalnya, seorang penyandang disabilitas yang mandiri dan berdaya 
di kota yang infrastrukturnya ramah disabilitas, bisa mendadak menjadi 
sangat rentan saat berada di lingkungan yang tidak memiliki aksesibilitas, 
seperti trotoar rusak atau fasilitas umum tanpa lift. Ini menunjukkan bahwa 
kerentanan bukanlah kekurangan personal, melainkan kegagalan sistem 
untuk mengakomodasi keberagaman manusia.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia104



Pemberian perlindungan khusus kepada kelompok rentan seringkali 
disalahpahami sebagai perlakuan istimewa yang tidak adil. Pikiran ini 
muncul dari asumsi bahwa setiap orang memulai dari garis start yang sama. 
Namun, realitasnya jauh lebih kompleks. Perlindungan ini bukanlah bentuk 
ketidakadilan, melainkan sebuah afirmasi positif. Ia adalah upaya untuk 
memastikan bahwa mereka yang menghadapi hambatan sistemik dapat 
menikmati kesempatan dan akses yang sama seperti yang lain. Analogi yang 
tepat mungkin adalah sebuah lomba lari. Keadilan tidak berarti semua orang 
harus mulai dari garis yang sama jika beberapa pelari dipaksa membawa 
beban yang berat di punggung mereka. 

Perlindungan khusus adalah tindakan untuk melepaskan beban tersebut, 
sehingga semua orang memiliki kesempatan yang setara untuk menyelesai-
kan perlombaan. Afirmasi ini bukan sekadar tindakan hukum, melainkan 
sebuah pernyataan moral kolektif. Ia mengatakan bahwa kita, sebagai masya-
rakat, menyadari adanya ketidakseimbangan dan kita tidak akan berdiam 
diri. Afirmasi ini adalah sebuah pengakuan tulus bahwa keadilan sejati 
bukanlah kesetaraan yang buta, melainkan kesetaraan yang peka terhadap 
kondisi dan konteks yang berbeda. Ini adalah upaya untuk memperbaiki 
ketidakadilan historis dan struktural yang telah lama meminggirkan seba-
gian populasi.

Di tengah lanskap sosial yang dinamis, peran negara menjadi sangat 
krusial. Negara adalah penopang utama yang seharusnya memastikan bahwa 
hak-hak dasar setiap warga negara terpenuhi, tanpa terkecuali. Sayangnya, 
meskipun banyak peraturan perundang-undangan telah dibuat, imple-
mentasinya masih sangat beragam. Ini adalah celah yang menganga antara 
idealisme dan realitas. Celah yang menunjukkan bahwa undang-undang 
saja tidak cukup. Dibutuhkan lebih dari sekadar ratifikasi konvensi atau 
penerbitan regulasi. Dibutuhkan komitmen bersama yang kuat, sebuah 
kesadaran kolektif yang merasuk ke dalam setiap sendi birokrasi dan masya-
rakat. Kesenjangan ini seringkali disebabkan oleh kurangnya political will, 
birokrasi yang lamban, dan alokasi anggaran yang tidak memadai. Sebuah 
kebijakan perlindungan yang canggih di atas kertas bisa saja tidak berarti 

Hak-Hak Kelompok Rentan dan Marginal 105



apa-apa jika tidak ada mekanisme penegakan yang efektif di lapangan, atau 
jika para pelaksana kebijakan tidak memiliki pemahaman dan empati yang 
memadai terhadap isu-isu kerentanan.

Mari kita selami lebih dalam bagaimana afirmasi positif ini seharusnya 
diwujudkan melalui peran negara. Ia dimulai dari legislasi yang responsif. 
Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999 tentang Hak Asasi Manusia, misal-
nya, secara tegas menyatakan bahwa perlindungan, pemajuan, penegakan, 
dan pemenuhan HAM adalah tanggung jawab pemerintah dan masyarakat. 
Frasa “perlindungan lebih berkenaan dengan kekhususannya” dalam Pasal 
5 ayat (3) adalah inti dari afirmasi positif. Ia mengakui bahwa kelompok 
rentan, seperti orang lanjut usia, anak-anak, fakir miskin, wanita hamil, 
dan penyandang cacat, memerlukan perlakuan yang disesuaikan dengan 
kebutuhan unik mereka. Ini bukanlah pengecualian, melainkan penyesuaian 
yang diperlukan untuk mencapai keadilan. Lebih dari itu, negara juga telah 
meratifikasi berbagai konvensi internasional, seperti Konvensi Hak Anak dan 
Konvensi Penghapusan Segala Bentuk Diskriminasi terhadap Perempuan. Ini 
menunjukkan adanya kerangka kerja hukum yang kuat, yang secara norma-
tif telah mengakui pentingnya perlindungan kelompok rentan. Tantangan 
sesungguhnya adalah bagaimana menanamkan semangat dan jiwa dari 
regulasi tersebut ke dalam praktik sehari-hari, melampaui sekadar formalitas.

Keberadaan masyarakat kelompok rentan yang merupakan mayoritas 
di negeri ini memerlukan tindakan aktif untuk melindungi hak-hak dan 
kepentingan-kepentingan mereka melalui penegakan hukum dan tindakan 
legislasi lainnya. Kata “aktif” di sini sangat penting. Ini menyiratkan sebuah 
gerakan, sebuah proaktif dari negara, bukan hanya reaktif. Tindakan ini 
harus melampaui formalitas hukum dan masuk ke ranah kebijakan yang 
berpihak. Misalnya, kebijakan yang berorientasi pada Hak Sipil Politik dan 
Hak Ekonomi, Sosial, dan Budaya harus juga memprioritaskan komunitas 
rentan. Jika tidak, akan terjadi ketidakseimbangan yang terus-menerus. 
Hak anak, hak perempuan rentan, hak penyandang cacat, dan hak kelom-
pok minoritas harus mendapatkan perhatian khusus dalam setiap agenda 
pembangunan. Proaktif negara juga berarti menginvestasikan sumber daya 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia106



yang cukup untuk program-program yang secara langsung menargetkan 
akar penyebab kerentanan. Ini bisa berupa pembangunan infrastruktur yang 
sepenuhnya dapat diakses, penciptaan lapangan kerja yang inklusif, atau 
penyediaan layanan kesehatan mental yang terjangkau dan peka budaya. Ini 
adalah langkah-langkah nyata yang mengubah janji hukum menjadi realitas 
yang dapat dirasakan.

Salah satu contoh nyata dari tantangan implementasi adalah dalam 
perlindungan anak. Kita melihat kondisi yang memprihatinkan, dari pekerja 
anak hingga anak jalanan yang tidak memiliki akses terhadap pendidikan, 
kesehatan, dan perlindungan. Pemerintah memang telah menetapkan 
Rencana Aksi Nasional dan mengeluarkan banyak undang-undang, seperti 
UU No. 23 tahun 2002 tentang Perlindungan Anak. Secara kuantitatif, regu-
lasi ini mungkin terlihat cukup. Tetapi, secara kualitatif, kita melihat adanya 
kendala besar: kurangnya koordinasi antar instansi, sosialisasi yang belum 
efektif, dan kemiskinan yang menjadi akar masalah. Hal ini menunjukkan 
bahwa negara tidak hanya perlu menciptakan aturan, tetapi juga membangun 
ekosistem yang memungkinkan aturan tersebut berjalan. Hambatan sering-
kali juga datang dari kurangnya data yang akurat. Tanpa data yang terpilah 
dengan baik mengenai jumlah, lokasi, dan jenis kerentanan yang dihadapi, 
sulit bagi pemerintah untuk merancang program yang benar-benar efektif 
dan tepat sasaran. Akibatnya, kebijakan menjadi seragam dan tidak mampu 
menjawab kebutuhan spesifik dari setiap kelompok yang berbeda.

Membangun ekosistem ini membutuhkan pendekatan yang holistik. 
Ini bukan hanya tugas kementerian sosial atau hukum, melainkan tugas 
seluruh pilar negara, termasuk sektor swasta dan masyarakat sipil. Peran 
negara juga mencakup fasilitasi dialog, membangun jembatan antar pihak, 
dan memastikan bahwa suara-suara dari kelompok rentan benar-benar 
didengar. Ini adalah bentuk afirmasi yang paling kuat: memberi ruang bagi 
mereka untuk berpartisipasi dalam pembentukan kebijakan yang akan 
memengaruhi hidup mereka sendiri. Afirmasi ini mengubah pandangan dari 
sekadar “melindungi” menjadi “memberdayakan.” Sektor swasta memiliki 
peran penting melalui inisiatif tanggung jawab sosial perusahaan (CSR), 

Hak-Hak Kelompok Rentan dan Marginal 107



dengan fokus pada perekrutan yang inklusif, lingkungan kerja yang ramah, 
dan dukungan finansial untuk program-program komunitas. Sementara itu, 
masyarakat sipil, seperti lembaga swadaya masyarakat (LSM) dan aktivis, 
berfungsi sebagai pengawas dan mitra kritis bagi pemerintah, menyuara-
kan isu-isu yang terpinggirkan dan memberikan layanan langsung di akar 
rumput. Kemitraan yang kuat antara semua pihak ini adalah kunci untuk 
menciptakan perubahan yang berkelanjutan.

Dalam konteks yang lebih luas, afirmasi positif dan peran negara ini 
juga harus peka terhadap konteks global. Kita hidup di dunia yang saling 
terhubung, di mana kerentanan seseorang di suatu tempat bisa jadi adalah 
dampak dari sistem global yang tidak adil. Ada kategori kelompok rentan 
internasional seperti pencari suaka, pekerja migran, dan masyarakat adat. 
Ini mengingatkan kita bahwa peran negara tidak terbatas pada batas-batas 
teritorialnya. Negara harus menjadi aktor yang proaktif dalam diplomasi 
internasional untuk memastikan bahwa hak-hak warganya yang berada di 
luar negeri, atau hak-hak mereka yang masuk ke dalam negeri, juga terlin-
dungi. Isu-isu seperti perdagangan manusia, krisis iklim yang menciptakan 
pengungsi lingkungan, dan ketidaksetaraan ekonomi global semuanya 
berkontribusi pada kerentanan di tingkat lokal. Negara perlu mengembang-
kan kebijakan luar negeri yang responsif dan berempati, serta berpartisipasi 
aktif dalam forum-forum internasional untuk menuntut keadilan global 
yang lebih merata.

Mari kita bergeser ke konsep kerentanan itu sendiri. Kerentanan bersifat 
kontekstual dan tidak memiliki kategori baku. Ini adalah sebuah pemahaman 
yang sangat mendalam dan membebaskan. Ini memungkinkan kita untuk 
melihat kerentanan tidak sebagai identitas permanen, tetapi sebagai sebuah 
kondisi dinamis. Tugas negara, karenanya, adalah menciptakan sistem yang 
adaptif, yang mampu merespons perubahan konteks dan mengidentifi-
kasi kerentanan baru yang mungkin muncul, misalnya, akibat krisis iklim 
atau kemajuan teknologi. Sebuah masyarakat yang menua membutuhkan 
program pensiun dan kesehatan yang berbeda dari masyarakat yang dido-
minasi oleh anak muda. Kemajuan teknologi yang membuka peluang baru 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia108



juga bisa menciptakan kerentanan baru, seperti bagi mereka yang tidak 
memiliki akses atau literasi digital. Sistem negara harus gesit dan fleksibel 
untuk mengantisipasi dan beradaptasi dengan perubahan-perubahan ini.

Peran negara dalam hal ini bukanlah sekadar penjaga hukum, melainkan 
juga arsitek sosial. Negara harus merancang struktur yang dapat mengurangi 
kerentanan sejak dini, berinvestasi pada pendidikan, kesehatan, dan jaring 
pengaman sosial yang kuat. Ini adalah investasi pada ketahanan sosial, yang 
pada akhirnya akan menguntungkan semua pihak, bukan hanya kelompok 
rentan. Ketika kita membangun sistem yang lebih adil dan inklusif, kita 
mengurangi beban pada masyarakat secara keseluruhan. Mengurangi kesen-
jangan ekonomi, misalnya, tidak hanya membantu mereka yang berada di 
bawah, tetapi juga menciptakan pasar yang lebih stabil dan kuat untuk semua. 
Demikian pula, memastikan akses pendidikan yang merata akan menghasil-
kan tenaga kerja yang lebih terampil dan inovatif, yang pada akhirnya akan 
mendorong kemajuan nasional.

Afirmasi positif dan peran negara dalam perlindungan kelompok rentan 
adalah sebuah perjalanan yang berkelanjutan. Ia adalah sebuah refleksi terha-
dap siapa kita sebagai sebuah bangsa dan masyarakat. Apakah kita bersedia 
melihat kerentanan bukan sebagai beban, tetapi sebagai panggilan untuk 
bertindak? Perjalanan ini menuntut komitmen yang tak tergoyahkan, bukan 
hanya dari para pemimpin, tetapi dari setiap individu yang percaya bahwa 
sebuah masyarakat yang beradab diukur dari bagaimana ia memperlakukan 
warganya yang paling lemah.

Hak-Hak Kelompok Rentan dan Marginal 109





BAB VII
PERLINDUNGAN HAM DALAM ERA DIGITAL: 

KEBEBASAN VS REGULASI



Ancaman terhadap Privasi dan Kebebasan 
Berekspresi
Lanskap digital yang berkembang pesat telah membawa kita ke dalam 
sebuah era yang ditandai oleh interaksi yang kompleks antara hak asasi 
manusia dan ruang siber. Revolusi digital, dengan segala konektivitas dan 
inovasinya, telah mengubah cara kita berinteraksi, berkomunikasi, dan 
mengakses informasi. Namun, di balik kemudahan ini, muncul sebuah 
bayangan: tantangan serius terhadap prinsip-prinsip kebebasan funda-
mental, khususnya privasi dan kebebasan berekspresi. Dunia maya, yang 
dulunya dianggap sebagai ruang kebebasan tanpa batas, kini menjadi 
arena di mana hak-hak tersebut menghadapi pengawasan dan regulasi 
yang semakin ketat.

Isu privasi adalah salah satu yang paling menonjol. Dalam kehidupan 
sehari-hari, kita terbiasa mengelola privasi kita secara naluriah, memutus-
kan apa yang akan kita bagikan dan kepada siapa. Namun, di dunia digital, 
batas-batas ini menjadi kabur. Data pribadi kita dikumpulkan secara masif, 
seringkali tanpa kesadaran penuh atau persetujuan yang benar-benar 
terinformasi. Setiap klik, setiap pencarian, setiap interaksi sosial terekam 
dan dianalisis, menciptakan profil digital yang sangat rinci tentang diri 
kita. Fenomena ini menempatkan privasi sebagai hal yang sangat penting, 
mahal, dan harus dijaga rapat-rapat. Kita telah menyaksikan bagaimana 
bocornya informasi pribadi yang seharusnya rahasia menunjukkan betapa 
krusialnya perlindungan data di ranah digital. Privasi di dunia digital tidak 
lagi hanya tentang menyembunyikan informasi, tetapi tentang kontrol atas 
identitas dan narasi kita sendiri.

Kebebasan berekspresi juga mengalami transformasi yang signifikan 
dalam era ini. Karakteristik media digital seperti hipertekstualitas dan inter-
aktivitas membuat kebebasan berekspresi tidak bisa lagi dipisahkan dari 
kebebasan berjejaring dan kebebasan konektivitas. Jurnalisme digital, yang 
mulanya dijanjikan sebagai ruang demokratis di mana setiap orang bisa 
menjadi “jurnalis”, kini berhadapan dengan dilema regulasi. Di Indonesia, 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia112



salah satu manifestasi dari dilema ini adalah Undang-Undang Informasi 
dan Transaksi Elektronik (UU ITE), yang seringkali dianggap tidak seja-
lan dengan semangat kebebasan berekspresi. Ketentuan-ketentuan dalam 
undang-undang ini, yang mulanya ditujukan untuk mengatur transaksi 
elektronik dan memerangi kejahatan siber, sering kali digunakan untuk 
membatasi kritik, mengintimidasi aktivis, atau membungkam suara-suara 
oposisi.

Isu ini diperkuat oleh data konkret. Kebebasan berekspresi menjadi 
salah satu pondasi demokrasi dalam suatu negara, dan meskipun Indonesia 
mengakui prinsip ini, angka pelanggaran di ranah digital justru mening-
kat. Sepanjang tahun 2024, SAFEnet mencatat 146 kasus pelanggaran 
kebebasan berekspresi yang berujung kriminalisasi. Angka ini mengalami 
kenaikan yang signifikan sebesar 32 kasus dari 114 kasus pada tahun 2023. 
Kenaikan juga terlihat pada jumlah korban, dari 126 orang pada 2023 
menjadi 170 orang pada 2024, dan ini belum termasuk kasus yang tidak 
dilaporkan. Sebagian besar pelanggaran ini menggunakan UU ITE, dengan 
Pasal 27A mengenai penyerangan atas kehormatan sering kali digunakan 
oleh pelapor yang berasal dari organisasi atau institusi, pengusaha, warga, 
pejabat publik, dan partai politik. Korban mayoritas adalah warganet, 
pembuat konten, atlet, aktivis, politisi, jurnalis, dan buruh. Pelanggaran 
ini didominasi oleh kasus yang terjadi di media sosial seperti Facebook, 
TikTok, dan Instagram, dengan ranah personal dan politik menjadi latar 
belakang terbanyak.

Ancaman terhadap kebebasan berekspresi tidak hanya datang dari 
regulasi negara. Kekuasaan korporasi teknologi juga menjadi faktor yang 
signifikan. Platform media sosial raksasa, yang menjadi ruang publik baru, 
memiliki kendali penuh atas algoritma dan kebijakan moderasi konten 
mereka. Mereka dapat mempromosikan atau menekan sebuah narasi, 
menghapus konten, atau bahkan membekukan akun tanpa proses yang 
transparan. Ini menciptakan sebuah paradoks: kita memiliki “suara” yang 
lebih besar dari sebelumnya, tetapi suara itu terancam dibisukan oleh entitas 
privat yang tidak memiliki akuntabilitas publik. Kekuatan yang terpusat 

Perlindungan HAM dalam Era Digital: Kebebasan vs Regulasi 113



ini berpotensi membahayakan kebebasan individu untuk berpartisipasi 
dalam wacana publik.

Aspek lain yang tak kalah penting adalah isu pengawasan. Di ranah 
siber, pengawasan dapat dilakukan dalam berbagai bentuk, mulai dari pela-
cakan aktivitas web, pemantauan media sosial, hingga penggunaan tekno-
logi pengenalan wajah. Konsep “kebebasan siber” dan “tata kelola” terus 
berinteraksi secara kompleks, menciptakan ketegangan yang konstan. Di 
era digital, tantangan pengawasan dan keamanan siber menjadi sangat rele-
van. Pengawasan ini, meskipun seringkali dibenarkan atas nama keamanan 
nasional atau pencegahan kejahatan, dapat secara fundamental mengikis 
anonimitas dan privasi. Anonimitas adalah hal yang biasa dalam kehidupan 
sehari-hari, tetapi sangat sulit dijaga di dunia maya. Anonimitas memberi-
kan ruang bagi individu untuk mengekspresikan pendapatnya tanpa takut 
diintimidasi. Namun, saat anonimitas terancam, ruang untuk perbedaan 
pendapat dan kritik pun menyempit.

Keseimbangan antara kebebasan berekspresi dan tanggung jawab 
sosial menjadi semakin krusial. Seiring dengan hak untuk berbicara, 
datanglah tanggung jawab untuk memastikan bahwa ekspresi tersebut tidak 
merugikan orang lain. Namun, ada kerumitan dalam menentukan batas-
batas “tanggung jawab sosial” ini. Sering kali, apa yang dianggap sebagai 
“tanggung jawab” oleh satu pihak bisa dianggap sebagai “sensor” oleh pihak 
lain. Dalam jurnalisme digital, misalnya, isu ini sangat relevan. Sebuah plat-
form berita harus menyeimbangkan antara kebebasan redaksional untuk 
melaporkan kebenaran dan tanggung jawab untuk tidak menyebarkan 
disinformasi atau ujaran kebencian. Namun, tanpa kerangka hukum yang 
jelas dan interpretasi yang konsisten, garis batas tersebut menjadi samar 
dan rentan disalahgunakan.

Isu privasi dan kebebasan berekspresi juga memiliki konsekuensi 
ekonomi. Pengumpulan data yang ekstensif telah menjadi model bisnis 
utama bagi banyak perusahaan teknologi. Data kita adalah komoditas yang 
diperdagangkan, dan kita, sebagai pengguna, adalah produknya. Model ini 
menciptakan insentif bagi perusahaan untuk mengumpulkan sebanyak 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia114



mungkin data, yang seringkali bertentangan dengan kepentingan privasi 
kita. Dampak ini meluas dari iklan yang sangat spesifik hingga manipulasi 
perilaku. Data yang dikumpulkan dapat digunakan untuk memengaruhi 
keputusan kita, mulai dari apa yang kita beli hingga siapa yang kita pilih 
dalam pemilu. Ini adalah bentuk kontrol yang halus namun kuat, yang 
mengancam otonomi dan kebebasan berpikir individu.

Kemajuan teknologi, seperti kecerdasan buatan dan analitik data 
besar, memperburuk tantangan ini. Kemampuan untuk menganalisis data 
dalam skala besar memungkinkan pengawasan yang lebih canggih dan 
prediksi perilaku yang lebih akurat. Algoritma dapat mempersonalisasi feed 
berita kita, menciptakan “ruang gema” di mana kita hanya terekspos pada 
pandangan yang sudah kita setujui. Ini tidak hanya membatasi kebebasan 
berekspresi, tetapi juga mengikis pluralisme dan kebebasan informasi. 
Sebuah masyarakat yang terfragmentasi oleh ruang gema digital akan 
kehilangan kemampuan untuk berdialog secara konstruktif dan mencapai 
konsensus.

Melihat semua tantangan ini, ada panggilan yang mendesak untuk 
meninjau kembali hubungan antara hak asasi manusia dan ranah digital. 
Ini membutuhkan lebih dari sekadar perbaikan kecil pada regulasi yang 
ada. Ini membutuhkan sebuah reorientasi fundamental dalam cara kita 
memandang internet. Kita harus mulai melihatnya bukan hanya sebagai 
alat netral, melainkan sebagai sebuah ekosistem yang memiliki implikasi 
sosial yang mendalam. Jika kita hanya melihatnya sebagai “artefak fisik”, 
kita akan gagal memahami konsekuensi yang melekat pada penggunaan-
nya. Internet harus dipahami sebagai ruang yang membentuk masyarakat, 
bukan hanya melayaninya.

Dalam konteks ini, perlindungan hak-hak digital harus menjadi prio-
ritas utama. Perlindungan ini harus mencakup hak untuk privasi, kebe-
basan berekspresi, hak untuk mengakses informasi, dan hak untuk tidak 
diawasi secara berlebihan. Perlindungan ini harus menjadi bagian integral 
dari agenda pembangunan nasional, dan tidak boleh dianggap sebagai isu 
sekunder. Ini bukan hanya tugas pemerintah, tetapi juga tugas masyarakat 

Perlindungan HAM dalam Era Digital: Kebebasan vs Regulasi 115



sipil, akademisi, dan bahkan sektor swasta untuk berkolaborasi dalam 
menciptakan ekosistem digital yang lebih adil dan manusiawi. Setiap 
pembuat kebijakan, setiap pengembang teknologi, dan setiap pengguna 
perlu mempertimbangkan apakah tindakan ini memajukan atau justru 
mengikis kebebasan kita.

Upaya untuk menciptakan ruang digital yang adil dan bebas adalah 
sebuah komitmen berkelanjutan. Proses ini menuntut refleksi terus-mene-
rus terhadap nilai-nilai fundamental. Diperlukan kompromi, inovasi, dan 
dialog yang konstan. Isu ini bukan hanya tentang pembuatan aturan yang 
lebih baik, melainkan juga tentang membangun kesadaran kolektif yang 
lebih tinggi mengenai pentingnya privasi dan kebebasan berekspresi. Kita 
tidak boleh membiarkan kemudahan teknologi mengorbankan hak-hak 
dasar. Otonomi dan martabat individu harus tetap menjadi pusat dari 
semua kemajuan yang kita capai di era digital ini.

Disinformasi, Sensor, dan Hak Atas Informasi
Pada era digital saat ini, di mana arus informasi mengalir tanpa henti, kita 
seringkali merasa terhubung lebih dari sebelumnya. Setiap orang memiliki 
kesempatan untuk menjadi produsen dan konsumen informasi secara 
bersamaan. Paradigma ini telah mengubah cara kita memahami realitas, 
membentuk opini, dan berinteraksi sebagai warga negara. Kecepatan dan 
kemudahan berbagi data menciptakan sebuah ekosistem yang luar biasa 
dinamis, tetapi juga rapuh. Di tengah keberlimpahan ini, batas antara 
fakta dan fiksi menjadi kabur, dan realitas yang kita yakini terkadang 
hanyalah konstruksi dari narasi yang paling gencar disuarakan. Informasi 
tidak lagi hanya sebuah komoditas, melainkan kekuatan yang membentuk 
peradaban, dan hak atasnya menjadi pilar esensial dalam masyarakat yang 
berdaulat.

Ancaman terbesar bagi ekosistem informasi yang sehat adalah disin-
formasi. Ini bukan sekadar kesalahan atau ketidakakuratan yang tidak dise-
ngaja, melainkan penyebaran informasi palsu secara sengaja untuk tujuan 
tertentu, seringkali untuk memecah belah atau memanipulasi. Fenomena 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia116



ini telah menjadi tantangan signifikan bagi demokrasi di Indonesia, teru-
tama di momen-momen krusial seperti pemilu. Penyebaran informasi palsu 
melalui media sosial dapat merusak integritas proses pemilu, menciptakan 
kebingungan di kalangan pemilih, dan merongrong legitimasi hasil yang 
ada. Disinformasi juga mampu memicu polarisasi sosial, memanfaatkan 
isu-isu sensitif seperti agama dan etnis untuk menciptakan ketegangan 
yang berbahaya dan merusak kohesi sosial. Saat masyarakat terpapar pada 
kebohongan yang terus-menerus, kepercayaan mereka terhadap institusi 
publik dan media yang kredibel menurun drastis, mengarah pada apatisme 
politik dan kerentanan terhadap narasi-narasi ekstrem.

Penting untuk memahami bahwa disinformasi bukan hanya masalah 
teknis, tetapi juga masalah sosial. Ia menyebar karena resonansi emosio-
nal yang kuat, seringkali mengonfirmasi prasangka yang sudah ada dan 
menciptakan “ruang gema” di mana individu hanya mendengar pandangan 
yang serupa dengan mereka. Dalam ruang-ruang ini, informasi palsu 
diterima dengan mudah karena ia terasa benar, sejalan dengan keyakinan 
yang dianut. Upaya pemerintah untuk mengatasi disinformasi melalui 
regulasi seperti Undang-Undang Informasi dan Transaksi Elektronik (UU 
ITE) merupakan langkah yang perlu, tetapi implementasinya menghadapi 
tantangan besar. Terdapat keseimbangan yang rumit antara penegakan 
hukum dan perlindungan kebebasan berekspresi. Jika tidak dikelola dengan 
bijaksana, regulasi ini dapat berpotensi membungkam kritik yang sah, 
menciptakan ketakutan di kalangan masyarakat untuk berbicara, dan secara 
tidak langsung melemahkan ruang diskusi publik yang seharusnya terbuka.

Di sisi lain, sensor atau pembungkaman ekspresi menjadi fenomena 
yang tak kalah mengancam. Disinformasi adalah penyebaran informasi 
yang merusak, sementara sensor adalah bentuk pembatasan terhadap suatu 
wacana, komunikasi, atau penyampaian informasi tertentu. Dalam konteks 
seni, misalnya, ekspresi kreatif adalah cerminan dinamika sosial, kritik 
terhadap ketidakadilan, dan aspirasi masyarakat. Kebebasan berekspresi 
bagi seniman adalah hak fundamental yang tidak boleh dikekang. Namun, 
seperti yang terlihat dalam kasus-kasus di Indonesia, tekanan eksternal dan 

Perlindungan HAM dalam Era Digital: Kebebasan vs Regulasi 117



upaya sensor telah menimbulkan tantangan serius, mengancam integritas 
dan inovasi dalam dunia seni. Pembungkaman ini tidak hanya terjadi pada 
ranah fisik, tetapi juga pada ranah digital, di mana karya seni atau ekspresi 
kreatif dapat dihapus atau dibatasi aksesnya oleh pihak-pihak yang tidak 
setuju dengan isinya.

Seni, dalam berbagai bentuknya, adalah salah satu media paling kuat 
untuk menyuarakan kritik sosial dan mendorong dialog. Ketika kebebasan 
seni dibungkam, kreativitas seniman terancam dan identitas budaya bisa 
tergerus. Kasus-kasus pembatasan atau sensor terhadap karya seni di 
Indonesia merupakan contoh nyata bagaimana kekuasaan dapat mencoba 
mengendalikan narasi publik dan membatasi ruang untuk pemikiran 
alternatif. Fenomena ini tidak hanya memengaruhi seniman itu sendiri, 
tetapi juga masyarakat secara luas, yang kehilangan kesempatan untuk 
merefleksikan diri melalui karya-karya yang menantang dan relevan.

Ketika kita menelusuri hubungan antara disinformasi, sensor, dan hak 
atas informasi, kita melihat sebuah teka-teki yang saling terhubung. Di satu 
sisi, ada kebutuhan untuk mengatasi penyebaran informasi yang merusak. 
Di sisi lain, ada bahaya bahwa upaya ini akan mengarah pada sensor dan 
pembatasan yang tidak proporsional. Hak atas informasi, dalam konteks 
ini, bukan hanya hak untuk menerima data, melainkan hak untuk mene-
rima data yang akurat dan beragam, tanpa distorsi atau manipulasi, baik 
oleh disinformasi maupun oleh sensor. Hak ini berfungsi sebagai kompas 
moral dalam kegelapan digital, menuntut transparansi dari pemerintah, 
akuntabilitas dari platform digital, dan kesadaran kritis dari setiap individu. 

Masyarakat yang ingin menjaga kualitas demokrasinya harus secara 
aktif melindungi hak atas informasi. Ini bukan tanggung jawab satu pihak, 
melainkan kolaborasi lintas sektor yang berkelanjutan. Pemerintah, plat-
form digital, dan masyarakat sipil harus bekerja sama untuk menciptakan 
ekosistem informasi yang lebih sehat. Pemerintah harus memastikan 
regulasi tidak disalahgunakan untuk sensor. Platform digital harus bertang-
gung jawab atas moderasi konten mereka tanpa menjadi arbiter tunggal 
kebenaran. Dan masyarakat, pada gilirannya, harus meningkatkan literasi 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia118



digital mereka, belajar untuk mengenali disinformasi dan tidak mudah 
terprovokasi.

Dalam konteks yang lebih luas, disinformasi dan sensor sama-sama 
merupakan manifestasi dari kontrol atas narasi. Disinformasi berusaha 
membanjiri ruang publik dengan narasi yang disukai, sementara sensor 
berusaha menghilangkan narasi yang tidak disukai. Keduanya mengancam 
otonomi individu dan kemampuan masyarakat untuk membuat keputusan 
berdasarkan informasi yang benar. Jika disinformasi berhasil merusak 
kepercayaan pada fakta, maka sensor akan membuat masyarakat tidak 
memiliki akses pada fakta itu sama sekali.

Upaya untuk melawan disinformasi haruslah cerdas dan sensitif terha-
dap kebebasan berekspresi. Kita tidak bisa memadamkan api disinfor-
masi dengan mematikan semua sumber informasi. Sebaliknya, kita harus 
membanjiri ruang publik dengan fakta, data, dan narasi yang beragam, 
membangun ketahanan informasi di tingkat individu dan kolektif. Ini 
berarti mendorong jurnalisme yang independen, mendukung peneliti yang 
berani, dan memberdayakan masyarakat untuk menjadi konsumen infor-
masi yang cerdas. Keseluruhan perjuangan ini adalah tentang memper-
tahankan ruang publik yang sehat, di mana ide-ide dapat dipertukarkan 
secara bebas, kritik dapat disampaikan tanpa rasa takut, dan kebenaran 
memiliki kesempatan untuk mengalahkan kebohongan. Tantangannya 
sangat besar, dan jalan di depan tidak mudah. 

Namun, hanya dengan pemahaman yang mendalam tentang hubungan 
antara disinformasi, sensor, dan hak atas informasi, kita dapat mulai 
membangun fondasi yang lebih kokoh untuk masa depan demokrasi kita 
di era digital. Memahami disinformasi bukan hanya tentang mengetahui 
kebohongan, tetapi juga tentang memahami mengapa kebohongan itu 
menyebar. Memahami sensor bukan hanya tentang melihat apa yang 
dihilangkan, tetapi juga tentang merasakan apa yang tidak pernah bisa 
diungkapkan. Dan hak atas informasi adalah pengingat konstan bahwa 
kebebasan kita sebagai warga negara sangat bergantung pada akses kita 
terhadap kebenaran.

Perlindungan HAM dalam Era Digital: Kebebasan vs Regulasi 119



Solusi Hukum dan Keseimbangan Antara Inovasi 
Teknologi dan HAM
Di balik setiap inovasi teknologi yang menjanjikan efisiensi dan kemu-
dahan, ada pertanyaan mendasar tentang kemanusiaan yang sering terlu-
pakan. Teknologi, dengan segala daya transformatifnya, tidak hadir di 
keadaan yang terisolasi. Ia tumbuh dan berkembang dalam kerangka 
masyarakat yang dibangun di atas fondasi nilai dan hak asasi manusia. Di 
antara deretan kode dan algoritma, ada potensi besar untuk membentuk 
ulang struktur sosial, ekonomi, dan bahkan cara kita memahami diri kita 
sendiri. Namun, proses ini kerap berjalan tanpa kompas moral yang konsis-
ten. Persoalan utamanya bukan lagi tentang kemampuan untuk mencip-
takan sesuatu, melainkan tentang kebijaksanaan dalam mengendalikan 
dampaknya terhadap martabat dan kebebasan individu.

Terdapat jurang pemisah yang semakin lebar antara laju inovasi dan 
kemampuan hukum untuk mengikutinya. Hukum adalah entitas yang reak-
tif, dirancang untuk menanggapi masalah yang sudah muncul. Namun, di 
hadapan teknologi yang bergerak secara eksponensial, model ini menjadi 
usang. Ambil contoh fenomena ‘deepfake’, teknologi yang memungkinkan 
manipulasi video dan audio dengan sangat realistis. Kerangka hukum 
tradisional yang berkaitan dengan fitnah sulit menanganinya, terutama 
karena dampaknya menyebar global dalam hitungan detik. Hukum kini 
berfungsi sebagai respons yang datang terlambat, alih-alih sebagai perlin-
dungan preventif.

Jeda waktu ini menuntut pergeseran filosofi hukum yang mendasar. 
Kita tidak bisa lagi hanya fokus pada regulasi yang spesifik untuk setiap 
jenis teknologi baru, karena pendekatan itu akan cepat kedaluwarsa. Kita 
perlu beralih ke kerangka kerja yang lebih proaktif dan berlandaskan pada 
prinsip. Daripada melarang atau mengatur detail teknis sebuah algoritma, 
kita bisa menetapkan prinsip-prinsip akuntabilitas, transparansi, dan 
keadilan yang harus dipatuhi oleh siapa pun yang mengembangkannya. 
Misalnya, kita dapat menerapkan standar audit algoritma dan mewajibkan 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia120



publikasi logika keputusan untuk sistem AI yang memengaruhi kehidupan 
publik, seperti dalam rekrutmen atau penentuan kredit. Pendekatan ini 
menggeser fokus pada penetapan tanggung jawab atas desain dan pertang-
gungjawaban atas dampak yang ditimbulkan.

Kerangka kerja ini tidak bisa dibangun oleh satu pihak saja. Mengatur 
inovasi yang kompleks dan multidimensi memerlukan kolaborasi yang 
inklusif. Para ahli hukum dan pembuat kebijakan harus duduk bersama 
dengan insinyur, ilmuwan, ahli etika, dan masyarakat sipil. Ruang-ruang 
dialog ini harus menjadi wadah bagi semua pihak untuk menyampaikan 
kekhawatiran dan aspirasi. Mendorong keterlibatan lintas-sektor sejak 
tahap awal pengembangan akan membantu memastikan bahwa produk 
akhir tidak hanya fungsional, tetapi juga selaras dengan nilai-nilai kema-
nusiaan.

Elemen krusial berikutnya adalah pemberdayaan individu melalui 
literasi digital dan etika. Di era informasi yang membanjir, kemampuan 
untuk membedakan fakta, memahami bagaimana data pribadi digunakan, 
dan menyadari hak-hak kita di ruang digital adalah bentuk pertahanan 
diri yang paling mendasar. Institusi pendidikan memiliki tanggung jawab 
besar untuk menanamkan pemahaman ini. Literasi digital harus menca-
kup pemahaman mendalam tentang ekosistem teknologi, termasuk risiko 
dan potensi penyalahgunaannya. Ketika setiap individu mampu menjadi 
pengguna yang cerdas dan kritis, tekanan publik terhadap perusahaan dan 
pemerintah untuk bertindak etis akan semakin kuat.

Secara hukum, isu yurisdiksi menjadi tantangan tersendiri. Internet 
tidak mengenal batas negara, namun sistem hukum kita masih terikat 
pada batas geografis. Sebuah perusahaan di satu negara bisa mengum-
pulkan data dari jutaan orang di negara lain, dan ketika terjadi pelang-
garan, sulit menentukan siapa yang berhak mengadili. General Data 
Protection Regulation (GDPR) di Uni Eropa menawarkan sebuah model, 
yang meskipun memiliki tantangan dalam implementasi, menunjukkan 
bahwa kerangka hukum komprehensif dapat diterapkan secara global. 
Tantangannya adalah menciptakan kesepakatan internasional yang fleksibel 

Perlindungan HAM dalam Era Digital: Kebebasan vs Regulasi 121



dan bisa diadaptasi oleh negara-negara dengan sistem hukum yang berbeda. 
Ini adalah pekerjaan panjang yang menuntut diplomasi dan kompromi.

Lebih jauh lagi, kita perlu beralih dari regulasi reaktif ke regulasi proak-
tif. Selama ini, hukum sering kali baru muncul setelah masalah terjadi. 
Kita perlu mengantisipasi risiko-risiko potensial dari teknologi baru. Ini 
berarti pembuat kebijakan harus berdialog secara intensif dengan para 
ahli teknis untuk memahami potensi masa depan. Pendekatan ini mung-
kin tampak sulit, tetapi tidak mustahil. Contohnya, model serupa dengan 
lembaga pengawas bioteknologi bisa diterapkan pada kecerdasan buatan. 
Badan regulator khusus dapat dibentuk untuk meninjau dan memberikan 
rekomendasi etis sebelum sebuah teknologi diluncurkan secara massal, 
berfungsi sebagai ‘radar etis’ yang memberikan peringatan dini.

Perlunya kerangka kerja ini juga didukung oleh peran masyarakat 
sipil. Mereka adalah garda terdepan dalam menuntut akuntabilitas dari 
pemerintah dan perusahaan. Organisasi non-pemerintah, aktivis, dan 
jurnalis investigasi telah memainkan peran penting dalam mengungkap 
pelanggaran privasi dan penyalahgunaan data, seperti dalam skandal 
Cambridge Analytica. Suara mereka sering kali menjadi katalisator bagi 
perubahan kebijakan. Dukungan terhadap gerakan-gerakan ini adalah 
bagian integral dari solusi. Mereka memastikan tidak ada ruang kosong di 
mana kekuatan teknologi bisa beroperasi tanpa pengawasan.

Etika juga harus menjadi bagian yang tidak terpisahkan dari desain 
teknologi itu sendiri. Para desainer dan insinyur memiliki kekuatan 
besar untuk membentuk cara kita berinteraksi dengan dunia digital. 
Pertimbangan etika harus menjadi bagian inti dari proses desain. Misalnya, 
perancang antarmuka pengguna dapat memilih untuk tidak menggunakan 
‘dark patterns’ yang memanipulasi perilaku pengguna. Pengembang algo-
ritma bisa memprioritaskan keadilan dan transparansi alih-alih sekadar 
efisiensi. Mendorong “desain yang berpusat pada manusia” adalah langkah 
fundamental menuju penciptaan teknologi yang sejalan dengan nilai-nilai 
kemanusiaan.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia122



Tidak kalah penting adalah peran pasar dan etika bisnis. Kita tidak 
bisa hanya mengandalkan regulasi dari atas. Perubahan juga harus dido-
rong dari bawah, dari kesadaran bahwa produk yang etis juga bisa menjadi 
produk yang sukses secara komersial. Ketika konsumen mulai menuntut 
produk yang menghargai privasi dan transparan tentang penggunaan data, 
pasar akan merespons. Gerakan ini sudah mulai terlihat di mana beberapa 
perusahaan mulai menonjolkan fitur privasi sebagai nilai jual. Ini menun-
jukkan bahwa tanggung jawab etis dapat menjadi keunggulan kompetitif. 
Etika, dalam konteks ini, tidak lagi dilihat sebagai beban, melainkan aset 
yang membangun kepercayaan dan loyalitas konsumen.

Mencapai keseimbangan antara inovasi dan hak asasi manusia bukan-
lah tujuan yang statis, melainkan proses yang berkelanjutan. Ini adalah 
negosiasi yang tak pernah usai antara kemajuan teknis dan nilai-nilai yang 
mendasari kemanusiaan. Kita harus senantiasa berfokus pada apa yang kita 
bangun dan untuk siapa kita membangunnya. Teknologi yang kita ciptakan 
harus memperluas lingkaran kebebasan dan keadilan, memberdayakan 
yang terpinggirkan, dan menjembatani jurang ketidaksetaraan. Fokus 
inilah yang akan memandu kita. Hukum, etika, dan kesadaran kolektif 
adalah kompas kita dalam perjalanan ini, memastikan masa depan digital 
yang kita bangun adalah tempat yang adil, bermartabat, dan melayani 
seluruh umat manusia.

Perlindungan HAM dalam Era Digital: Kebebasan vs Regulasi 123





BAB VIII
ARAH MASA DEPAN PERLINDUNGAN  

HAM DI INDONESIA



Transformasi Institusional dan Regulasi Menuju 
Sistem HAM Progresif
Ketika kita merenungkan gagasan tentang hukum, seringkali yang terlin-
tas adalah gambaran sebuah bangunan kokoh yang menjulang, dengan 
pilar-pilar statis berupa pasal-pasal dan ayat-ayat undang-undang. Ia 
berdiri tegak, menjamin kepastian dan ketertiban. Namun, seiring waktu, 
bangunan itu mulai terasa kaku. Retakan-retakan kecil muncul di sana-
sini, seringkali di titik-titik di mana ia bertemu dengan realitas sosial yang 
terus bergerak. Ketidaknyamanan ini bukanlah kebetulan. Ini adalah sinyal 
bahwa sistem yang kita anggap mapan perlu ditinjau ulang, terutama dalam 
kaitannya dengan Hak Asasi Manusia.

Hukum, dalam perspektif positivisme, melihat dirinya sebagai 
satu-satunya sumber kebenaran, di mana undang-undang adalah hukum 
itu sendiri. Keadilan diukur dari seberapa patuh sebuah tindakan terhadap 
teks tertulis. Pendekatan ini melahirkan sebuah sistem yang formalistik, di 
mana kepastian hukum menjadi ikon utama, mengesampingkan keadilan 
yang tidak tercantum dalam teks perundang-undangan. Hal ini mencip-
takan sebuah paradoks. Di satu sisi, hukum berjanji melindungi, tetapi di 
sisi lain, ia bisa menjadi institusi yang berjarak, terisolasi dari nilai-nilai 
moral dan aspirasi keadilan masyarakat. Paradoks ini semakin terasa ketika 
hukum digunakan sebagai alat kekuasaan, bukan sebagai sarana untuk 
mencapai keadilan. Ia menjadi formalitas tanpa substansi, sebuah cangkang 
kosong yang kehilangan jiwa kemanusiaan.

Sistem ini, sebagaimana yang disampaikan Satjipto Rahardjo, membuat 
hukum menjadi sebuah “teknologi yang tidak bernurani.” Ketika ia berha-
dapan dengan kompleksitas kehidupan, dengan cerita-cerita manusia 
yang tidak bisa disederhanakan menjadi pasal, ia seringkali gagal. Di 
Indonesia, kegagalan ini terasa begitu nyata, terutama dalam penegakan 
HAM, di mana kasus-kasus pelanggaran berat seringkali berakhir tanpa 
kejelasan, menciptakan fenomena impunitas. Paradigma hukum positif 
yang sangat bergantung pada teks dan prosedur seolah mengabaikan esensi 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia126



kemanusiaan itu sendiri. Sebagai contoh, dalam kasus-kasus sengketa lahan 
yang melibatkan masyarakat adat, hukum positif sering kali mengabaikan 
hak-hak komunal yang tidak tercatat secara formal, mengutamakan kepe-
milikan pribadi yang didukung oleh sertifikat. Ini adalah contoh konkret 
bagaimana hukum yang kaku dapat menjadi alat ketidakadilan.

Maka, gagasan hukum progresif hadir sebagai sebuah koreksi. Ia 
muncul dari sebuah ketidakpuasan dan keprihatinan mendalam terhadap 
kualitas penegakan hukum yang ada. Ini bukan sekadar gerakan reformasi, 
melainkan sebuah revolusi cara pandang. Hukum progresif mengajak kita 
untuk melihat hukum bukan sebagai tujuan, melainkan sebagai alat, sebagai 
sebuah jalan untuk mencapai kesejahteraan dan kebahagiaan manusia. 
Asumsi dasarnya jelas: hukum ada untuk manusia, bukan sebaliknya. 
Jika ada masalah dalam hukum, hukumlah yang harus diperbaiki, bukan 
manusia yang dipaksa masuk ke dalam sistem yang kaku. Hukum progresif 
menyadari bahwa hukum tidak akan pernah sempurna jika hanya diukur 
dari teks, melainkan dari dampaknya terhadap masyarakat. Ia adalah 
jembatan antara teks hukum dan keadilan sosial.

Ini adalah sebuah panggilan untuk transformasi institusional yang 
fundamental. Transformasi ini harus dimulai dari pemahaman bahwa 
lembaga-lembaga hukum, dari legislatif hingga peradilan, bukanlah menara 
gading yang berdiri sendiri. Mereka adalah bagian integral dari masyarakat 
dan harus merefleksikan semangat kemanusiaan yang berdenyut di dalam-
nya. Gagasan ini menuntut sebuah pergeseran dari budaya birokrasi yang 
kaku menjadi budaya layanan publik yang berempati.

Pertama, transformasi harus terjadi di tataran mental para penegak 
hukum. Seorang hakim, jaksa, atau polisi tidak bisa lagi hanya menjadi 
“corong undang-undang.” Mereka dituntut untuk mengedepankan keju-
juran, empati, kepedulian, dan ketulusan. Ini adalah sebuah ajakan untuk 
kembali pada hati nurani. Memutus perkara tidak lagi hanya tentang 
mencocokkan fakta dengan pasal, tetapi juga tentang menemukan keadilan 
substantif yang terkadang tersembunyi di balik kekakuan prosedur. Hukum 
progresif menolak pemikiran konservatif yang mengutamakan hukum 

Arah Masa Depan Perlindungan HAM di Indonesia 127



tertulis sebagai satu-satunya sumber utama. Ia mendorong para pene-
gak hukum untuk menjadi manusia yang utuh, yang mampu melihat 
penderitaan dan harapan di balik setiap kasus. Perubahan ini menuntut 
para penegak hukum untuk menjadi lebih dari sekadar penafsir hukum; 
mereka harus menjadi guardian of justice, pelindung keadilan yang berani 
mengambil keputusan yang tidak populer demi kebenaran. Ini menuntut 
pendidikan hukum yang tidak hanya mengajarkan doktrin, tetapi juga 
etika, moralitas, dan pemahaman mendalam tentang konteks sosial.

Kedua, transformasi harus menyentuh regulasi itu sendiri. Undang-
undang tidak boleh lagi hanya menjadi sebuah dogma yang absolut dan 
final. Ia harus dilihat sebagai sesuatu yang selalu berada dalam proses, 
sebuah “law in the making” yang terus menerus beradaptasi dengan reali-
tas sosial. Ini berarti proses legislasi harus menjadi lebih inklusif dan 
responsif. Ia harus mampu mengakomodasi nilai-nilai keadilan yang terus 
berkembang di masyarakat, alih-alih hanya melanggengkan kepentingan 
elit. Kita sudah memiliki pondasi yang kuat di Indonesia, dengan Pancasila 
dan UUD 1945 yang menjunjung tinggi HAM. Kini tantangannya adalah 
bagaimana menerjemahkan pondasi tersebut ke dalam regulasi yang benar-
benar berpihak pada rakyat. Misalnya, dalam pembuatan undang-undang 
tentang hak atas informasi atau perlindungan data pribadi, prosesnya harus 
melibatkan partisipasi aktif dari masyarakat sipil, akademisi, dan praktisi 
teknologi, bukan hanya dari perwakilan pemerintah dan korporasi. Ini 
akan menciptakan regulasi yang tidak hanya efektif tetapi juga legitimat.

Ketiga, transformasi harus memprioritaskan pendidikan dan kesa-
daran publik. Untuk membangun sistem hukum yang progresif, masya-
rakat juga harus didorong untuk menjadi agen perubahan. Melalui literasi 
hukum yang baik, masyarakat akan mampu menuntut hak-haknya. Mereka 
akan menyadari bahwa proses hukum yang adil tidak sekadar penerapan 
undang-undang, tetapi juga tentang sikap menghargai hak-hak setiap 
individu. Kesadaran ini akan menciptakan sebuah tekanan sosial yang 
sehat, memaksa institusi untuk berubah dari dalam. Transformasi ini juga 
akan memberdayakan masyarakat untuk aktif berpartisipasi dalam proses 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia128



pembuatan kebijakan, memastikan bahwa hukum yang lahir mencermin-
kan aspirasi mereka. Pendidikan hukum harus keluar dari ruang kelas 
dan masuk ke ruang publik, menjadi bagian dari kurikulum sekolah, dan 
dibahas di forum-forum masyarakat.

Lebih jauh lagi, hukum progresif mengajak kita untuk melihat melam-
paui batas-batas institusional yang ada. Gagasan ini berani menolak 
anggapan bahwa ketertiban hanya bisa bekerja melalui institusi-institusi 
kenegaraan. Ia mengakui bahwa keadilan juga tumbuh di luar koridor 
formal, di dalam inisiatif masyarakat sipil, di dalam gerakan-gerakan sosial, 
dan di dalam setiap individu yang berani menuntut haknya. Keterbukaan 
ini adalah kunci untuk menciptakan sebuah sistem HAM yang dinamis dan 
berjiwa. Ia merayakan keberanian para aktivis HAM dan jurnalis investigasi 
yang sering kali berada di garis depan, mengungkap ketidakadilan yang 
luput dari mata hukum formal. Mereka adalah cerminan dari semangat 
progresivisme yang hidup dan terus berjuang untuk keadilan.

Perlu diakui, perjalanan menuju sistem hukum progresif ini tidak-
lah mudah. Ada tarik-menarik antara kepastian hukum yang dijanjikan 
oleh positivisme dan keadilan substantif yang ditawarkan progresivisme. 
Namun, ketidakpuasan terhadap sistem yang kaku dan berjarak adalah 
bukti bahwa kita berada di persimpangan jalan. Pilihan kita sederhana: 
bertahan pada sistem yang usang atau berani melangkah menuju sebuah 
sistem yang bernurani, yang melihat manusia sebagai pusat dari segala 
sesuatu, yang menjadikan hukum sebagai rahmat bagi dunia.

Peran Masyarakat Sipil dan Advokasi HAM
Dalam sebuah negara yang ideal, di mana hukum berfungsi seperti yang 
seharusnya, sistem peradilan dan institusi negara lainnya akan menjadi 
pilar utama dalam menjamin hak-hak warganya. Namun, realitas sering-
kali berbeda dari teori. Institusi formal, seperti pengadilan atau kepolisian, 
terkadang terasa lamban, berjarak, atau bahkan, ironisnya, menjadi bagian 
dari masalah itu sendiri. Di sinilah peran masyarakat sipil menjadi krusial. 
Mereka adalah denyut nadi yang memastikan bahwa janji-janji hukum 

Arah Masa Depan Perlindungan HAM di Indonesia 129



tidak hanya terhenti di atas kertas, tetapi benar-benar hidup dalam prak-
tik. Masyarakat sipil adalah garda terdepan, yang kehadirannya mengisi 
kekosongan saat mekanisme formal gagal atau tidak mampu menjangkau 
semua lapisan.

Masyarakat sipil, dalam konteks penegakan HAM, bukanlah entitas 
yang tunggal. Ia adalah sebuah ekosistem yang kompleks, terdiri dari berba-
gai organisasi non-pemerintah (LSM), kelompok advokasi, akademisi, 
jurnalis, hingga individu-individu yang berani bersuara. Peran mereka 
sangat bervariasi, namun memiliki satu tujuan yang sama: mendorong 
akuntabilitas dan memastikan martabat manusia dihormati. Tanpa mereka, 
banyak kasus pelanggaran HAM akan hilang begitu saja dari catatan seja-
rah, terkubur di bawah tumpukan birokrasi dan kekuasaan.

Salah satu peran paling vital dari masyarakat sipil adalah melalui 
advokasi. Ini adalah proses yang melampaui sekadar protes di jalanan. 
Advokasi adalah upaya sistematis untuk menyuarakan ketidakadilan yang 
dialami korban pelanggaran HAM. Advokasi yang efektif memerlukan data, 
narasi yang kuat, dan pemahaman mendalam tentang lanskap hukum dan 
politik. Misalnya, ketika sebuah komunitas adat menghadapi penggusuran, 
kelompok advokasi akan bekerja mengumpulkan bukti, mendokumenta-
sikan pelanggaran yang terjadi, dan membangun argumen hukum untuk 
melindungi hak mereka. Mereka tidak hanya membantu korban, tetapi 
juga menciptakan preseden yang dapat digunakan untuk melindungi orang 
lain di masa depan.

Namun, advokasi juga menghadapi tantangan yang besar. Seringkali, 
kelompok advokasi berhadapan dengan kekuatan yang jauh lebih besar, 
baik itu korporasi raksasa maupun struktur kekuasaan yang mapan. Mereka 
rentan terhadap represi, intimidasi, dan kriminalisasi. Oleh karena itu, 
advokasi juga merupakan bentuk perlawanan, sebuah ekspresi kebera-
nian yang menolak untuk dibungkam. Advokasi yang sukses adalah yang 
mampu menggabungkan strategi hukum, komunikasi publik, dan mobi-
lisasi sosial untuk menciptakan perubahan yang nyata. Ini adalah sebuah 

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia130



seni yang menuntut ketangguhan, ketajaman, dan komitmen yang tak 
tergoyahkan.

Selain advokasi, masyarakat sipil juga berperan penting dalam peman-
tauan. Mereka bertindak sebagai mata dan telinga publik, mengamati dan 
mendokumentasikan tindakan pemerintah dan lembaga penegak hukum. 
Mereka mencatat setiap kasus pelanggaran HAM, dari penyiksaan terha-
dap narapidana hingga diskriminasi terhadap kelompok minoritas. Data 
yang mereka kumpulkan seringkali menjadi bukti tak terbantahkan yang 
dapat digunakan untuk menuntut pertanggungjawaban. Pemantauan 
ini menciptakan sebuah sistem pengawasan informal yang memaksa 
lembaga-lembaga negara untuk bertindak lebih hati-hati dan transparan. 
Laporan dari Komnas HAM, misalnya, menjadi salah satu sumber data 
utama yang menunjukkan bahwa penegakan HAM di Indonesia masih 
menghadapi banyak tantangan. Ini adalah fungsi esensial dalam sebuah 
demokrasi yang sehat.

Lebih jauh lagi, peran masyarakat sipil juga mencakup pendidikan dan 
peningkatan kesadaran. Kurangnya pemahaman tentang HAM menjadi 
salah satu faktor utama rendahnya partisipasi masyarakat dalam pene-
gakannya. Di sinilah organisasi masyarakat sipil memainkan peran vital. 
Melalui lokakarya, kampanye media sosial, dan penerbitan materi eduka-
tif, mereka membantu masyarakat memahami apa itu hak-hak mereka, 
mengapa hak-hak tersebut penting, dan bagaimana cara mempertahan-
kannya. Ketika individu menjadi sadar akan hak-hak mereka, mereka 
akan lebih berani untuk melawan ketidakadilan. Mereka akan menyadari 
bahwa mereka memiliki kekuatan untuk menuntut perubahan, dan bahwa 
hak-hak mereka bukanlah hadiah dari negara, melainkan bagian tak terpi-
sahkan dari keberadaan mereka sebagai manusia.

Pendidikan ini juga harus menjangkau aparat penegak hukum itu 
sendiri. Seperti yang dicontohkan dalam kasus tragedi Kanjuruhan, 
kurangnya pemahaman tentang HAM di kalangan aparat keamanan dapat 
berakibat pada pelanggaran berat. Masyarakat sipil dapat bekerja sama 
dengan lembaga-lembaga negara untuk menyelenggarakan pelatihan yang 

Arah Masa Depan Perlindungan HAM di Indonesia 131



berfokus pada pendekatan yang berlandaskan HAM, mengubah mentalitas 
dari “kekuasaan” menjadi “perlindungan.”

Toleransi juga menjadi pilar penting dalam penegakan HAM yang 
digerakkan oleh masyarakat sipil. Penegakan HAM tidak akan berhasil 
jika masyarakat sendiri terpecah belah oleh diskriminasi berdasarkan ras, 
agama, atau gender. Masyarakat sipil memainkan peran sentral dalam 
mempromosikan dialog, saling pengertian, dan penghormatan terhadap 
keragaman. Melalui inisiatif-inisiatif ini, mereka membangun fondasi sosial 
yang kuat, di mana keadilan tidak hanya menjadi sebuah konsep hukum, 
tetapi juga sebuah nilai yang dihidupi dalam kehidupan sehari-hari.

Keterlibatan masyarakat sipil dalam penegakan HAM bukanlah sebuah 
pilihan, melainkan sebuah keharusan. Mereka adalah energi yang memas-
tikan hukum tetap relevan, institusi tetap bertanggung jawab, dan masya-
rakat tetap berdaya. Tanpa peran aktif mereka, hukum hanya akan menjadi 
sebuah teks yang dingin, sebuah struktur tanpa jiwa. Sebaliknya, ketika 
masyarakat sipil dan advokasi HAM beresonansi dengan aspirasi keadilan 
yang lebih luas, hukum dapat menjadi sebuah kekuatan transformatif yang 
sesungguhnya, sebuah rahmat yang mengalir dari hati nurani kolektif.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia132



DAFTAR PUSTAKA

Al-Hajin, R. M. A. (2025). Revolution in John Locke’s Philosophy: The 
Two Treatises of Government. Sana’a University Journal of Human 
Sciences, 4(1). https://doi.org/10.59628/jhs.v4i1.1361

Aulia Diana Devi, & Seka Andrean. (2021). Implementasi Pendekatan 
Teologis Normatif dalam Pluralisme Beragama di Indonesia. Ta’lim : 
Jurnal Pendidikan Islam, 4(1).

Aulia Rahmat. (2019). Rasionalisasi Hukum Alam oleh Hugo Grotius: 
Dari Humanisasi Menuju Sekularisasi. Undang: Jurnal Hukum, 2(2). 
https://doi.org/10.22437/ujh.2.2.433-470

Belardo Mega Jaya, & Muhammad Rusli Arafat. (2017). Universalism Vs. 
Cultural Relativism dan Implementasinya dalam Hak Kebebasan 
Beragama Di Indonesia. Pena Justisia: Media Komunikasi Dan 
Kajian Hukum, 17(1).

Burns, T. (2011). Aristotle and Natural Law. History of Political Thought, 
19(2). http://www.gbv.de/dms/spk/sbb/recht/toc/642114285.pdf

Enik Setyowati. (2021). Konvensi Internasional CEDAW: Kiprah PBB 
dalam Menghapus Diskriminasi Wanita & Dukungan Indonesia 
melalui Ratifikasi. Jurnal Artefak8, 8(2).

Hartogh, G. A. den. (1990). Tully’s Locke. Political Theory, 18(4), 656–672. 
https://doi.org/10.1177/0090591790018004013

133



Humberto Cantu Rivera. (2023). The Universal Declaration of Human Rights. 
Brill | Nijhoff eBooks. https://doi.org/10.1163/9789004365148

Jerimas Pelokilla. (2023). UUD 1945Sebagai Landasan Konstitusional 
Terhadap Perlindungan Hak Warga Negara Indonesia. Journal of 
Civic Education Research, 1(1).

Lazarski, C. (2012). Power Tends To Corrupt: Lord Acton’s Study of Liberty. 
NIU Press. https://www.amazon.com/Power-Tends-Corrupt-
Actons-Liberty/dp/0875804659

Loughlin, M. (2018). The apotheosis of the rule of law. The Political Quarterly, 
89(4), 659–666. https://doi.org/10.1111/1467-923X.12526

Moh Fadhil. (2020). Impunitas Dan Penerapan Keadilan Transisi: Suatu 
Dilema Penyelesaian Kasus Pelanggaran HAM Berat Di Masa Lalu. 
Petitum, 8(2).

Prof. Dr. Nurliah Nurdin, S.Sos, MA, & Astika Ummy Athahira, S.STP, 
M.Si. (2022). HAM, Gender, dan Demokrasi (Sebuah Tinjauan 
Teoritis dan Praktis). CV. Sketsa Media.

Pustorino, P. (2023). Theoretical Foundations and General Characteristics 
of Human Rights (pp. 9–26). T.M.C. Asser Press eBooks. https://doi.
org/10.1007/978-94-6265-563-8_2

Randall, M. H. (2013). The history of international human rights 
law. Elgar Online. https://www.elgaronline.com/view/edco
ll/9781849800358/9781849800358.00008.xml

Reimer, N. K., Schmid, K., Hewstone, M., & Ramiah, A. A. (2022). Self‐
Categorization and Social Identification. 273–295. https://doi.
org/10.1002/9781394266616.ch11

Rhona K.M Smith. (2005). Hukum Hak Asasi Manusia. Yogyakarta : 
Pusham UII.

Simma, B., Khan, D.-E., Nolte, G., & Paulus, A. (2024). Human Rights Council. 
2023–2069. https://doi.org/10.1093/law/9780192864536.003.0075

134



Siti Ruhaini Dzuhayatin. (2020). Gender Glass Ceiling in Indonesia: 
Manifestation, Roots, and Theological Breakthrough. Al-Jami’ah, 
59(1).

Sylvia Dwi Andini. (2022). Universalisme dan Relativisme Budaya 
dalam Penegakan HAM terhadap Kasus Kerangkeng Manusia dan 
Perbudakan Modern. Widya Yuridika: Jurnal Hukum, 5(2).

Tomy Michael. (2016). Memaknai Pemikiran Jean-Jacques Rousseau 
tentang Kehendak Umum dalam Menciptakan Keadilan. 
Kajian Multidisiplin Ilmu Dalam Pengembangan IPTEKS Untuk 
Mewujudkan Pembangunan Nasional Semesta Berencana (PNSB) 
Sebagai Upaya Meningkatkan Daya Saing Global.

Undang-undang (UU) Nomor 39 Tahun 1999 tentang Hak Asasi Manusia. 
(n.d.).

United Nations. (1998). Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia. Diterima 
dan diumumkan oleh Majelis Umum PBB pada tanggal 10 Desember 
1948 melalui resolusi 217 A (III).

135



136



PROFIL PENULIS

Assoc. Prof. Dr. Amalia Syauket merupakan dosen 
tetap pada Fakultas Hukum Universitas Bhayangkara 
Jaya dengan kepakaran dalam bidang Hukum 
Pemerintahan Daerah. Penulis menempuh pendi-
dikan Magister Ilmu Pemerintahan di Universitas 
Satyagama Jakarta (2000), kemudian melanjutkan 
studi doktoral di Universitas Padjadjaran hingga 
meraih gelar Doktor Ilmu Pemerintahan pada 

tahun 2013. Dengan latar belakang akademik tersebut, penulis mengab-
dikan diri sebagai pendidik, peneliti, dan pengembang ilmu hukum yang 
senantiasa berupaya menghadirkan hubungan erat antara teori dan prak-
tik. Sebagai akademisi, Amalia Syauket merupakan sosok yang aktif dalam 
penelitian dan publikasi ilmiah. Sepanjang tahun akademik 2024/2025 
saja, penulis telah mempublikasikan lebih dari lima belas artikel jurnal dan 
empat buku yang mengangkat berbagai persoalan hukum pemerintahan 
daerah. Produktivitas ini menunjukkan komitmen penulis dalam memper-
kaya literatur hukum Indonesia sekaligus memperluas cakrawala pema-
haman mengenai tata kelola pemerintahan daerah. Selain kiprahnya di 
bidang akademik, penulis juga merupakan auditor hukum bersertifikat 
serta asesor BKD Nasional. Peran ini mempertegas kontribusi Amalia 
Syauket dalam ranah profesional, khususnya dalam memastikan standar 

137



akademik dan tata kelola hukum berjalan secara baik. Tidak hanya itu, 
penulis juga aktif dalam berbagai forum ilmiah dan organisasi profesi, yang 
semakin memperkuat dedikasi terhadap dunia pendidikan tinggi serta 
praktik hukum di Indonesia. Dengan rekam jejak yang panjang dan konsis-
tensi dalam pengabdian, penulis merupakan figur yang tidak hanya berfo-
kus pada pengajaran, tetapi juga aktif membangun jejaring keilmuan, 
memajukan riset, dan menghasilkan karya yang relevan dengan kebutuhan 
masyarakat. Kehadiran buku ini menjadi bagian dari komitmen Amalia 
Syauket untuk terus menyumbangkan gagasan, pemikiran, serta solusi 
dalam bidang hukum pemerintahan daerah, sehingga dapat dijadikan 
rujukan oleh mahasiswa, akademisi, praktisi hukum, maupun para pembuat 
kebijakan.

Tri Endah Karya Lestiyani, S.IP., M.IP.,  Penulis 
merupakan seorang akademisi yang mengabdikan 
diri dalam bidang Ilmu Pemerintahan. Saat ini 
penulis berkarier sebagai dosen pada Program 
Studi Ilmu Pemerintahan, Fakultas Ilmu Sosial dan 
Ilmu Politik, Universitas Islam Negeri (UIN) 
Sulthan Thaha Saifuddin Jambi. Latar belakang 

akademiknya berakar dari Ilmu Pemerintahan, yang ditempuh sejak 
jenjang sarjana hingga magister di Universitas Muhammadiyah Yogyakarta. 
Penulis merupakan sosok yang aktif dalam dunia penelitian dan publikasi 
ilmiah. Sepanjang tahun akademik 2024/2025, penulis telah menghasilkan 
tidak kurang dari tujuh artikel yang dipublikasikan pada jurnal-jurnal 
ilmiah nasional. Karya-karya tersebut mencerminkan komitmen penulis 
dalam memperkuat tradisi akademik sekaligus memperkaya literatur di 
bidang Ilmu Pemerintahan. Selain berkecimpung dalam pengajaran dan 
penelitian, penulis merupakan bagian dari jejaring akademisi yang terga-
bung dalam Asosiasi Dosen Ilmu Pemerintahan (ADIPSI). Melalui orga-
nisasi ini, penulis turut berkontribusi dalam mengembangkan kapasitas 

138



keilmuan, memperkuat kolaborasi riset, serta membangun sinergi antar 
akademisi di tingkat nasional. Dengan rekam jejak tersebut, penulis meru-
pakan figur yang terus berupaya menghubungkan antara teori, penelitian, 
dan praktik pemerintahan dalam konteks Indonesia kontemporer. 
Kehadiran buku ini menjadi salah satu bentuk kontribusi penulis dalam 
memperluas wawasan, memperdalam kajian, dan memperkuat diskursus 
akademik di bidang Ilmu Pemerintahan.

Dr. Anggreany Haryani Putri, S.H., M.H. 
merupakan dosen tetap pada Fakultas Hukum 
Universitas Bhayangkara Jakarta sejak tahun 
2015. Selain berkarier sebagai akademisi, penu-
lis juga berprofesi sebagai advokat dan konsul-
tan hukum yang aktif dalam praktik serta 
berbagai kegiatan keilmuan di bidang hukum. 
Penulis merupakan alumnus Fakultas Hukum 

Universitas Bhayangkara Jakarta Raya (2006), melanjutkan studi Magister 
Hukum di universitas yang sama (2013), dan menyelesaikan Program 
Doktor Ilmu Hukum di Universitas Krisnadwipayana pada tahun 2023. 
Dalam kiprah akademiknya, penulis merupakan sosok yang aktif menjadi 
pembicara dalam berbagai diskusi publik dan seminar, khususnya terkait 
Hukum Pidana, Hukum Acara Pidana, serta isu perlindungan anak dan 
perempuan. Penulis juga kerap diminta memberikan keterangan sebagai 
ahli, baik pada tahap penyidikan maupun proses persidangan di penga-
dilan. Selain mengajar dan menjadi praktisi, penulis merupakan penulis 
yang produktif. Beberapa karyanya antara lain buku tentang Kriminologi, 
monograf Perlindungan Hukum Bagi Anak Jalanan di Masa Pandemi Covid-
19, Perempuan dalam Lingkaran Prostitusi, Stop Perkawinan Anak: 
Pelaminan Bukan Tempat Bermain Anak, Hukum Perlindungan Anak 
Korban Child Cyber Grooming, Tubuhku Otoritasku: Hak atas Kesehatan 

139



Reproduksi Perempuan sebagai Hak Dasar Perempuan, hingga Transformasi 
Perlindungan Saksi dan Korban: Pendekatan Hukum, Psikososial, dan 
Keadilan Restoratif. Penulis juga aktif menulis karya ilmiah lain yang 
berfokus pada isu hak asasi manusia, khususnya perlindungan perempuan 
dan anak. Salah satu tulisannya yang dikenal berjudul Hukum dan Hak 
Asasi Manusia Adalah Milik Kita. Dengan dedikasi di bidang pendidikan, 
penelitian, advokasi, dan penulisan, penulis merupakan figur yang konsis-
ten memperjuangkan nilai-nilai keadilan, kemanusiaan, dan perlindungan 
hukum di Indonesia.

Dr. Ida Budhiati, S.H., M.H.,  Penulis merupakan 
seorang akademisi dan praktisi hukum yang memiliki 
pengalaman panjang dalam bidang hukum tata negara, 
pemilu, dan hak asasi manusia. Lahir di Semarang pada 
23 November 1971, penulis menempuh pendidikan 
Sarjana Hukum di Universitas 17 Agustus 1945 
Semarang, melanjutkan Magister Hukum, dan meraih 

gelar Doktor Ilmu Hukum di Universitas Diponegoro. Sejak awal 
kariernya, penulis merupakan advokat sekaligus pegiat bantuan hukum 
yang aktif membela hak-hak masyarakat rentan melalui Lembaga Bantuan 
Hukum (LBH) APIK Jakarta dan Semarang. Penulis juga pernah 
mendirikan kantor advokat sendiri sebelum kemudian dipercaya menjadi 
penyelenggara pemilu, antara lain sebagai Anggota dan Ketua KPU Jawa 
Tengah (2003–2012), Anggota KPU RI (2012–2017), serta Anggota 
Dewan Kehormatan Penyelenggara Pemilu RI (2012–2022). Selain 
berkiprah di ranah praktis, penulis merupakan dosen tetap di Universitas 
Bhayangkara Jakarta sejak 2019 dan aktif menulis berbagai karya ilmiah 
serta buku, di antaranya Pemilu di Indonesia: Kelembagaan, Pelaksanaan, 
dan Pengawasan (2018), Peran KPU dalam Representasi Politik (2018), 
Mahkamah Konstitusi dan Kepastian Hukum Pemilu (2019), Orientasi 
Penegakan Etik untuk Penyelenggara Pemilu Bermartabat (2020), dan 

140



Filsafat Pemilu Berbasis Teori Keadilan Bermartabat (2021). Atas dedikasi 
dan kiprahnya, penulis merupakan salah satu tokoh yang memperoleh 
berbagai penghargaan, seperti Alumni Berprestasi Universitas 17 Agustus 
1945 Semarang (2004), PWI Jateng Award (2013), serta sejumlah 
penghargaan dari KPU RI, Bawaslu, dan organisasi masyarakat sipil atas 
kontribusinya dalam penguatan demokrasi dan integritas pemilu di 
Indonesia.

141



142




	PRAKATA
	BAB I
	Fondasi Teoritis dan Filosofis Hak Asasi Manusia
	Hak Asasi Manusia sebagai Hak Kodrati dan Universal
	Perkembangan Teori HAM
	Tiga Generasi HAM dan Evolusinya dalam Wacana Global

	BAB II
	Konstitusi sebagai Pilar Hak Asasi Manusia
	Peran UUD 1945 sebagai Jaminan Konstitusional HAM
	Transformasi Hukum HAM melalui Amandemen Konstitusi
	Konstitusionalisme sebagai Batas Kekuasaan demi HAM

	BAB III
	Hak Asasi Manusia dalam Praktik Nasional Dan Global
	Jaminan HAM dalam Undang-Undang No. 39/1999 dan UU No. 26/2000
	Peran Lembaga Nasional dan Internasional dalam Penegakan HAM

	BAB IV
	Tantangan Kontemporer Penegakan HAM di Indonesia
	Diskriminasi Rasial, Gender, dan Minoritas Agama
	Politik Hukum dan Impunitas terhad Gap Pelanggaran HAM Berat
	Strategi Penegakan Hukum Progresif Berbasis Hak Asasi

	BAB V
	Ham dan Keadilan Sosial dalam Negara Hukum
	Keadilan Sosial sebagai Hak Konstitusional Rakyat
	Hukum sebagai Instrumen Keadilan Sosial
	Distribusi Kekuasaan dan Sumber Daya sebagai Pemenuhan HAM
	Distribusi Kekuasaan dan Sumber Daya sebagai Pemenuhan HAM

	BAB VI
	Hak-Hak Kelompok Rentan dan Marginal
	Perempuan dan Anak dalam Sistem Hukum HAM Nasional dan Internasional
	Masyarakat Adat, Difabel, dan Kelompok Minoritas
	Afirmasi Positif dan Peran Negara dalam Perlindungan Kelompok Rentan

	BAB VII
	Perlindungan HAM dalam Era Digital: Kebebasan Vs Regulasi
	Ancaman terhadap Privasi dan Kebebasan Berekspresi
	Disinformasi, Sensor, dan Hak Atas Informasi
	Solusi Hukum dan Keseimbangan Antara Inovasi Teknologi dan HAM

	BAB VIII
	Arah Masa Depan Perlindungan HAM di Indonesia
	Transformasi Institusional dan Regulasi Menuju Sistem HAM Progresif
	Peran Masyarakat Sipil dan Advokasi HAM


