Amalia Syauket
Tri Endah Karya Lestiyani

INSIGHT

PuTAKS __ Anggreany Haryani Putri
Ida Budhiati

N
.« KNS FEETOS | -

&@HAK ASASI
MANUSIA

Teoridan Tantangan Kontemporer

-



Amalia Syauket
Tri Endah Karya Lestiyani
Anggreany Haryani Putri
|da Budhiati

+ KONSTITUSI -

OHAK ASASI
MANUSIA

Teoridan Tantangan Kontemporer

IMSIGHT



KONSTITUSI DAN HAK ASASI MANUSIA
Teori dan Tantangan Kontemporer

Penulis:
Amalia Syauket.
Tri Endah Karya Lestiyani.
Anggreany Haryani Putri
Ida Budhiati

Diterbitkan, dicetak, dan didistribusikan oleh
PT Insight Pustaka Nusa Utama
J1. Pare, Tejoagung. Metro Timur. Kota Metro.
Telp: 085150867290 | 087847074694
Email: insightpustaka@gmail.com
‘Web: www.insightpustaka.com
Anggota IKAPI No. 019/LPU/2025

IESIGHT

Hak Cipta dilindungi oleh undang-undang. Dilarang mengutip atau
memperbanyak baik sebagian ataupun keseluruhan isi buku dengan
cara apa pun tanpa izin tertulis dari penerbit.

Cetakan I, September 2025

Perancang sampul: Syuhada Creative
Penata letak: Syuhada Creative

ISBN: 978-634-96329-1-1
viii + 142 hlm; 15,5x23 cm.

©September 2025



PRAKATA

uji syukur penulis panjatkan ke hadirat Tuhan Yang Maha Esa, karena
P atas rahmat dan karunia-Nya buku berjudul “Konstitusi dan Hak Asasi
Manusia: Teori dan Tantangan Kontemporer” akhirnya dapat diselesaikan.
Kehadiran buku ini dilatarbelakangi oleh kebutuhan untuk memahami
lebih mendalam relasi antara konstitusi, hak asasi manusia, dan dinamika
tantangan yang muncul dalam konteks nasional maupun global.

Hak asasi manusia (HAM) merupakan isu yang senantiasa aktual. Ta
bukan hanya sekadar wacana moral dan filsafat, tetapi juga menjadi pijakan
yuridis yang menentukan arah penyelenggaraan negara hukum modern.
Dalam perjalanan bangsa Indonesia, jaminan HAM telah memperoleh
ruang konstitusional yang kuat melalui UUD 1945 dan berbagai regu-
lasi turunannya. Namun demikian, implementasinya masih menghadapi
berbagai kendala, mulai dari diskriminasi, impunitas, hingga tantangan
baru di era digital.

Buku ini mencoba menghadirkan pembahasan yang utuh, dimulai
dari fondasi teoritis dan filosofis HAM, kemudian mengurai peran konsti-
tusi sebagai pilar utama, hingga menganalisis praktik serta tantangan
kontemporer penegakan HAM di Indonesia. Selain itu, buku ini juga
memberikan perhatian khusus pada isu-isu keadilan sosial, hak kelompok
rentan, serta perlindungan HAM dalam konteks perkembangan teknologi
informasi. Pada akhirnya, pembahasan diarahkan pada proyeksi masa



depan perlindungan HAM di Indonesia, dengan menekankan pentingnya
transformasi institusional, peran masyarakat sipil, serta integrasi HAM

dalam pembangunan nasional.

Penulis menyadari bahwa buku ini masih jauh dari sempurna. Oleh
karena itu, saran dan kritik yang membangun sangat penulis harapkan
untuk penyempurnaan edisi-edisi berikutnya. Semoga karya sederhana
ini dapat memberikan kontribusi nyata bagi pengembangan ilmu hukum,
wacana demokrasi konstitusional, serta penguatan komitmen terhadap
perlindungan hak asasi manusia di Indonesia.

Akhir kata, penulis menyampaikan terima kasih kepada semua pihak
yang telah memberikan dukungan, baik secara langsung maupun tidak
langsung, dalam proses penyusunan buku ini. Semoga buku ini berman-
faat bagi mahasiswa, akademisi, praktisi hukum, pembuat kebijakan, dan
masyarakat luas yang memiliki perhatian terhadap isu konstitusi dan hak
asasi manusia.

Jakarta, September 2025

Amalia Syauket.

Tri Endah Karya Lestiyani.
Anggreany Haryani Putri
Ida Budhiati



Prakata coveeeeeeeeeeeeeeeeteeeeeee ettt veeaeese st steste st et et et essessessessessessessesneoneont iii
DATHAT TSI oottt e et e et e e e e e e et eeeteeseeseeeeeaneenneeneesneeeneenneennen v

BAB |

FONDASI TEORITIS DAN FILOSOFIS HAK ASASI

MANUSIA .. e 1
Hak Asasi Manusia sebagai Hak Kodrati dan Universal.................. 2
Perkembangan Teori HAM .......cccoooeuvnicinnicrnnecreeeeeesreeeeneenes 6
Tiga Generasi HAM dan Evolusinya dalam Wacana Global ........ 14

BAB Il

KONSTITUSI SEBAGAI PILAR HAK ASASI MANUSIA ....... 23
Peran UUD 1945 sebagai Jaminan Konstitusional HAM.............. 24
Transformasi Hukum HAM melalui Amandemen Konstitusi..... 30
Konstitusionalisme sebagai Batas Kekuasaan demi HAM ............ 35



BAB Il

HAK ASASI MANUSIA DALAM PRAKTIK

NASIONAL DAN GLOBAL ...c.coiiiiieieeeeeceeceeeee 41
Jaminan HAM dalam Undang-Undang No. 39/1999
dan UU No. 26/2000.........ccccuriirumminniiiciiiiiciiesiesiesiessssssessesesenns 42
Peran Lembaga Nasional dan Internasional dalam
Penegakan HAM......c.ccoccvernicinnicreecreee e esesesseseaenees 51

BAB IV

TANTANGAN KONTEMPORER PENEGAKAN HAM

DIINDONESIA ..o 57
Diskriminasi Rasial, Gender, dan Minoritas Agama.................... 58
Politik Hukum dan Impunitas terhad Gap Pelanggaran
HAM BeTat....ocviiiiiiicricccc s 63
Strategi Penegakan Hukum Progresif Berbasis Hak Asasi............ 68

BAB V

HAM DAN KEADILAN SOSIAL DALAM

NEGARA HUKUM ... 73
Keadilan Sosial sebagai Hak Konstitusional Rakyat ..................... 74
Hukum sebagai Instrumen Keadilan Sosial .........ccocoeceuerecrrnennee 77
Distribusi Kekuasaan dan Sumber Daya sebagai
Pemenuhan HAM ..ot seeeens 82
Distribusi Kekuasaan dan Sumber Daya sebagai
Pemenuhan HAM ......cccooiiicnceecreeeeeseeene e 86

Vi



BAB VI

HAK-HAK KELOMPOK RENTAN DAN MARGINAL...........

Perempuan dan Anak dalam Sistem Hukum HAM Nasional

dan Internasional ...
Masyarakat Adat, Difabel, dan Kelompok Minoritas ................

Afirmasi Positif dan Peran Negara dalam Perlindungan

Kelompok Rentan .......cccevvreneecicueinnininccceeeesesesceeeveneenenes

BAB VI

PERLINDUNGAN HAM DALAM ERA DIGITAL:

KEBEBASAN VS REGULASI.......ooiiiiiieeceee,
Ancaman terhadap Privasi dan Kebebasan Berekspresi............
Disinformasi, Sensor, dan Hak Atas Informasi..........cccccvuveuenee.

Solusi Hukum dan Keseimbangan antara

Inovasi Teknologi dan HAM ........cccocevuviveeinnccnencereccrccennne

BAB VIII

ARAH MASA DEPAN PERLINDUNGAN HAM

DIINDONESIA ..o

Transformasi Institusional dan Regulasi Menuju Sistem

HAM Progresif......cceeeureccinineericeeeceeeneeseeseeseeseesessesesseseaeses
Peran Masyarakat Sipil dan Advokasi HAM.........cccccovvvicrrunennne.

Daftar PUSTAKA....coovieiiiiieeeeeetecreeeeeeee ettt ettt ssessessessessessessssnsensons
PIOfIL PEINULLS ..ottt eesee e e e e esaesseeeeeens

Vil



+ KONSTITUSI -

@HAK ASASI
MANUSIA

Teori dan Tantangan Kontemporer

o



BAB |

FONDASI TEORITIS DAN FILOSOFIS
HAK ASASI MANUSIA



Hak Asasi Manusia sebagai Hak Kodrati dan Universal

Konsep hak asasi manusia (HAM) sebagai sesuatu yang melekat pada diri
setiap orang dan berlaku secara universal tidak lahir semata dari keputusan
politik atau gagasan besar. Sebaliknya, HAM tumbuh dari proses pemi-
kiran panjang dalam sejarah tentang hakikat manusia, martabatnya yang
tak tergantikan, dan standar kehidupan yang layak. Pencarian ini telah
berlangsung selama berabad-abad, jauh sebelum HAM diformalkan secara
modern, dan tercermin dalam berbagai tradisi pemikiran yang mencoba
menjawab pertanyaan mendasar tentang nilai manusia. Contohnya dapat
ditemukan dalam filsafat Stoik kuno yang memandang semua manusia
setara karena memiliki akal budji, serta dalam ajaran agama-agama yang
menekankan kesucian setiap individu.

Dalam tradisi pemikiran modern, suatu kerangka teoretis yang amat
berpengaruh telah diletakkan oleh John Locke, khususnya dalam karya-
nya Two Treatises of Government, di mana pendekatan yang diambil tidak
bermula dari kerangka hukum kenegaraan, melainkan dari investigasi
fundamental atas hak-hak yang inheren pada diri manusia, bahkan sebelum
entitas negara itu terbentuk (Al-Hajin, 2025, p. 515). Hal ini menempatkan
otoritas moral hak di atas kekuasaan politik, mengimplikasikan bahwa
hak-hak tertentu bukan diberikan oleh pemerintah, melainkan dimiliki
oleh individu secara alamiah. Menurut Locke, keadaan alamiah (state of
nature) adalah kondisi di mana tidak ada otoritas politik yang lebih tinggi,
namun hal ini tidak berarti bahwa manusia hidup tanpa aturan atau dalam
kekacauan, sebaliknya, kondisi tersebut diatur oleh Hukum Alam yang
dapat dipahami melalui akal budi manusia, yang menjadi fondasi bagi
hak-hak kodrati manusia yang tidak bisa diganggu gugat, termasuk hak
atas hidup, kebebasan, dan kepemilikan (property), di mana hak-hak ini
dianggap sebagai prasyarat fundamental bagi individu untuk bisa berfungsi
dan berkembang secara mandiri.

Hak atas kepemilikan, menurut Locke, menjadi sah ketika individu
mencampurkan kerja (labor) mereka dengan alam, sehingga mencipta-
kan kedaulatan atas hasil jerih payah mereka sendiri,(Hartogh, 1990, p.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



665) sebuah gagasan yang menjadi landasan bagi banyak sistem ekonomi
modern, dan oleh karena hak-hak ini melekat erat pada esensi manusia
sebagai makhluk yang rasional dan bertanggung jawab, tidak ada satu pun
entitas eksternal yang dapat memberikan atau mencabutnya. Pembentukan
negara atau pemerintahan dipandang bukan sebagai tindakan penciptaan
hak, melainkan sebagai mekanisme kontraktual yang berfungsi untuk
menjamin dan melindungi hak-hak tersebut dari potensi pelanggaran
oleh individu atau kekuasaan yang sewenang-wenang dengan tujuan
utama melestarikan dan memperkuat perlindungan atas hak-hak kodrati
yang telah ada sebelumnya, menciptakan sebuah kontrak sosial di mana
individu menyerahkan sebagian kecil kebebasan mereka demi jaminan
keamanan yang lebih besar.

Sebagai kelanjutan logis, konsep hak bawaan lahir ini selanjutnya
menemukan justifikasi moral yang lebih kokoh dalam gagasan hukum
alam, seperti yang dikemukakan oleh Thomas Aquinas, seorang tokoh
utama dalam tradisi skolastisisme, yang berpendapat bahwa hukum
alam merupakan manifestasi dari akal ilahi atau kehendak Tuhan, yang
secara universal berlaku dan dapat dipahami oleh akal manusia, di mana
dalam pandangannya, hukum ini menjadi prinsip etis yang tidak tertulis,
yang memandu perilaku manusia menuju kebaikan dan kebajikan, serta
berfungsi sebagai sumber otoritas bagi hukum positif (lex humana) yang
diciptakan oleh manusia.

Namun, suatu pendekatan yang berbeda dan sangat signifikan datang
dari Hugo Grotius, yang kerap dianggap sebagai peletak dasar hukum
internasional modern, di mana Grotius berargumen bahwa hukum alam
adalah suatu sistem rasional yang bersifat otonom, yang akan tetap valid
dan mengikat bahkan dalam situasi hipotetis di mana Tuhan tidak ada (etsi
Deus non daretur), (Aulia Rahmat, 2019, p. 435) sebuah pandangan yang
menggeser landasan moral dari teologi ke rasionalitas, menempatkan akal
budi manusia sebagai fondasi utama yang memungkinkan individu untuk
membedakan antara yang adil dan tidak adil. Meskipun berasal dari dua
perspektif yang berbeda—satu berakar pada teologi dan yang lain pada

Fondasi Teoritis dan Filosofis Hak Asasi Manusia



rasionalisme sekuler—benang merah yang muncul dari kedua pemikiran
ini bersifat krusial, yakni adanya suatu prinsip moral yang objektif dan

universal yang melampaui sistem dan institusi buatan manusia.

Prinsip ini memberikan landasan filosofis bagi keberadaan hak-hak
yang inheren pada manusia dan tidak dapat dinegosiasikan, serta berfungsi
sebagai tolok ukur untuk mengevaluasi legitimasi setiap hukum positif
yang dibuat oleh negara, dan di sinilah, pada persimpangan antara akal
dan moral, hak asasi manusia berpijak dan memperoleh bobotnya yang
transenden. Setelah kehancuran masif akibat Perang Dunia IT dan genosida
yang menewaskan jutaan jiwa, kesadaran global untuk membangun fondasi
normatif yang baru menjadi sangat kuat, sehingga Deklarasi Universal
Hak Asasi Manusia (DUHAM), yang diproklamirkan pada tahun 1948,
menjadi titik temu berbagai pandangan moral, agama, dan politik, dan
DUHAM secara tegas menyatakan bahwa setiap manusia, tanpa terkecu-
ali, memiliki hak atas kehidupan, kebebasan, dan perlindungan yang adil.
(Humberto Cantu Rivera, 2023, p. 51) Sejak itu, hak-hak tersebut tidak
lagi dianggap sebagai yurisdiksi internal suatu negara, melainkan menjadi
bagian dari martabat universal yang harus dihormati oleh semua pihak, di
mana deklarasi ini juga menandai momen historis krusial karena untuk
pertama kalinya sebuah dokumen global secara eksplisit mengakui bahwa
setiap individu memiliki hak yang sama, tanpa memandang asal-usul atau
latar belakangnya.

Meskipun DUHAM tidak memiliki kekuatan hukum yang mengikat
seperti perjanjian, dampaknya sangat signifikan, karena banyak negara
mengintegrasikan prinsip-prinsipnya ke dalam konstitusi dan Undang-
Undangnasional mereka, dan deklarasi ini juga menjadi basis bagi berba-
gai instrumen hukum internasional yang mengikat, seperti Konvensi
Internasional tentang Hak-Hak Sipil dan Politik (ICCPR) dan Konvensi
Internasional tentang Hak-Hak Ekonomi, Sosial, dan Budaya (ICESCR),
yang secara kolektif membentuk Piagam Hak Asasi Manusia Internasional,
yang berfungsi sebagai cetak biru etis yang membimbing perlakuan

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



terhadap setiap individu di seluruh dunia, dan menjembatani jurang antara
idealisme hak asasi manusia dan upaya konkret untuk mewujudkannya.

Namun demikian, terdapat pandangan yang meragukan relevansi
universal konsep HAM ini, terutama di beberapa masyarakat komunal,
seperti di Asia atau Afrika, di mana hubungan antara individu dan komu-
nitas dianggap tidak dapat dipisahkan, dan prioritas utama bukanlah pada
hak individu, melainkan pada keseimbangan, harmoni, dan tanggung jawab
sosial, di mana hak individu sering kali dipahami sebagai konsekuensi dari
perannya di dalam masyarakat, bukan sebagai atribut yang melekat sejak
lahir, dengan contohnya adalah banyak budaya di Asia menekankan pada
konsep tanggung jawab kolektif, di mana seorang individu sering kali
diharapkan untuk mengutamakan kepentingan keluarga atau komunitas di
atas kepentingan pribadinya, sehingga gagasan “hak individu” yang absolut
dapat dianggap asing atau bahkan berpotensi mengganggu stabilitas sosial.

Lebih lanjut, kritik terhadap universalisme juga mempertanyakan jenis
“manusia”’ yang dijadikan acuan, karena Costas Douzinas mencatat bahwa
manusia dalam DUHAM adalah sosok abstrak, tidak terikat oleh sejarah,
budaya, warna kulit, atau kelas sosial, dan ia seolah-olah netral, namun pada
kenyataannya, konsep ini lebih dekat dengan pengalaman negara-negara
Barat, sehingga ketika nilai-nilai ini diterapkan di tempat lain, sering kali
muncul ketegangan karena realitas lokal tidak mendapatkan ruang yang
layak. Pandangan yang mempertanyakan universalisme tidak serta-merta
menolak HAM, karena yang mereka persoalkan adalah bagaimana nilai-
nilai ini dihidupkan dalam berbagai konteks, seperti yang ditulis, bahwa hak
asasi tidak bisa dipahami hanya dari sisi legal-formal, tetapi harus ditopang
oleh kesadaran moral dan sosial, karena hak tidak akan berarti jika tidak
diakui dalam praktik sehari-hari, dan karena itu dibutuhkan pembiasaan
dalam tindakan serta keputusan bersama, di mana di Indonesia, Pancasila
memberikan fondasi yang khas, dengan manusia tidak hanya dipandang
sebagai individu dengan hak, tetapi juga sebagai makhluk sosial dengan
tanggung jawab, dan kebebasan tidak berarti meniadakan batas, melain-
kan memastikan bahwa orang lain juga bisa hidup dalam kebebasan yang

Fondasi Teoritis dan Filosofis Hak Asasi Manusia



sama, dan dalam model ini, negara bukan hanya penjamin hak, tetapi
juga pengatur keseimbangan agar tidak terjadi dominasi atau pengabaian
terhadap kaum yang lemah.

James Nickel menawarkan pendekatan yang lebih praktis untuk menje-
laskan validitas suatu hak, di mana ia menyebutkan empat unsur: siapa
pemilik hak, jenis kebebasan atau manfaatnya, siapa yang berkewajiban
memenuhinya, dan seberapa penting hak tersebut dalam struktur moral
masyarakat, dan melalui pendekatan ini, hak menjadi sesuatu yang bisa
diuji dalam kenyataan, bukan hanya diyakini secara abstrak. Jika hak asasi
manusia ingin dipertahankan sebagai nilai yang hidup, ia harus bersedia
diuji, dipertanyakan, dan disesuaikan tanpa kehilangan esensi dasarnya:
penghormatan terhadap manusia, karena hak tidak cukup menjadi ideal
yang dipamerkan, tetapi harus menjadi bagian dari cara hidup, dan bukan
sebagai warisan yang tak boleh disentuh, melainkan sebagai kompas yang
terus diperiksa agar tidak melenceng dari tujuan semula: mengakui manu-
sia sebagai makhluk yang layak dihormati.

Perkembangan Teori HAM

Perkembangan teori hak asasi manusia adalah cerminan dari evolusi pemi-
kiran manusia tentang keadilan dan martabat. Proses ini bukanlah perja-
lanan yang mulus, melainkan serangkaian perdebatan yang intens antara
konsep kekuasaan dan moralitas, serta antara tuntutan kolektif dan hak
individu. Sebelum diatur secara formal dalam Undang-Undangnasional
dan perjanjian internasional, gagasan tentang HAM telah berakar kuat
dalam tradisi filsafat. Filsafat ini berupaya menjawab pertanyaan-per-
tanyaan mendasar tentang esensi kemanusiaan dan hak-hak dasar yang
melekat pada setiap individu yang tidak bisa dicabut. Dari sinilah muncul
pemahaman bahwa martabat manusia bersifat melekat (inherent), bukan
sesuatu yang diberikan oleh negara atau penguasa.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



Teori Hukum Alam (Natural Law Theory)

Teori Hukum Alam (Natural Law Theory) merupakan salah satu landasan
filosofis terawal dalam diskursus hak asasi manusia. Teori ini didasarkan
pada premis bahwa seperangkat prinsip moral dan etika universal secara
intrinsik termaktub dalam kodrat manusia. Prinsip-prinsip ini, yang diang-
gap sebagai “hukum alam,” memiliki karakter mutlak dan eksis terlepas
dari keberadaan hukum positif yang diundangkan oleh negara atau otoritas
manusia (Pustorino, 2023, p. 15). Oleh karena itu, dalam perspektif ini, hak
asasi manusia tidak dianggap sebagai anugerah negara, melainkan sebagai
hak dasar yang bersifat pra-legal dan melekat sejak kelahiran.

Guna memaparkan konsepsi tersebut, sebuah analogi dapat diajukan.
Di satu sisi, “hukum positif” dapat diibaratkan sebagai regulasi lalu lintas
yang ditetapkan oleh pemerintah-misalnya, kewajiban untuk berhenti
di lampu merah-yang bersifat konvensional dan dapat direvisi. Aturan
semacam ini, yang mencakup kode pidana, Undang-Undangpajak, atau
kebijakan pemilu, memiliki otoritas hanya karena ditegakkan oleh keku-
asaan negara. Konsekuensinya, hukum positif dapat diubah atau bahkan
dicabut seiring dengan pergeseran waktu dan kondisi politik. Di sisi lain,
“hukum alam” adalah prinsip-prinsip universal yang lebih mendasar,
seperti dorongan asasi untuk kelangsungan hidup atau tuntutan akan
keadilan fundamental. Prinsip-prinsip ini eksis dan berlaku secara univer-
sal, tanpa memerlukan kodifikasi legislatif oleh manusia, layaknya hukum
gravitasi. Dalam konteks HAM, Teori Hukum Alam berargumentasi bahwa
prinsip-prinsip moral universal-termasuk larangan untuk membunubh,
menyiksa, atau memperbudak-merupakan hak-hak yang diperdebatkan
secara fundamental karena esensi kemanusiaan itu sendiri. Sebagai ilustrasi,
ketika suatu hukum positif mengizinkan praktik perbudakan, Teori Hukum
Alam akan mengklaim bahwa hukum tersebut secara inheren tidak adil
dan tidak sah, sebab bertentangan dengan prinsip moral universal tentang
kebebasan dan martabat yang melekat pada setiap individu. Dengan demi-
kian, hukum alam berfungsi sebagai tolok ukur moral yang digunakan
untuk mengevaluasi dan mengkritik keabsahan hukum positif.

Fondasi Teoritis dan Filosofis Hak Asasi Manusia



Konsepsi ini memiliki akar historis yang kuat yang dapat ditelusuri
kembali ke peradaban filsafat Yunani Kuno. Aristoteles, sebagai salah satu
progenitor pemikiran tersebut, mengemukakan bahwa manusia adalah
makhluk rasional yang secara inheren ditujukan pada kebaikan dan
keadilan. Dalam Nicomachean Ethics, ia menguraikan gagasan tentang
adanya tatanan moral alamiah yang bersifat objektif, yang berdiri di luar
kehendak politik atau norma budaya. Pandangan ini menjadi bibit bagi
pemikiran Hukum Alam, yang kemudian secara signifikan memengaruhi
doktrin tentang hak-hak alamiah yang tak terpisahkan dari eksistensi
manusia (Burns, 2011, p. 150). Dengan demikian, teori ini menegaskan
bahwa legitimasi yurisprudensi dan kebijakan pemerintah seyogianya
senantiasa selaras dengan prinsip-prinsip moral universal yang superior ini.

Teori Universalisme (Universalist Theory)

Universalisme berpandangan bahwa ada standar moral yang berlaku
secara universal dan melampaui batas-batas budaya atau negara. Teori ini
berargumen bahwa hak-hak tertentu melekat pada setiap individu karena ia
adalah manusia, bukan karena identitas spesifiknya sebagai warga negara,
anggota komunitas, atau pemeluk agama. Landasan pemikiran ini sangat
dipengaruhi oleh doktrin hak-hak alamiah yang berpendapat bahwa hak
fundamental seperti hak atas hidup, kebebasan, dan kepemilikan tidak
dapat dicabut oleh entitas negara (Belardo Mega Jaya & Muhammad Rusli
Arafat, 2017, p. 57) . Oleh karena itu, negara memiliki kewajiban utama
untuk melindungi hak-hak ini, bukan untuk memberikannya. Landasan
filosofis ini tidak hanya didukung oleh pemikiran individualisme liberal
yang mengagungkan kebebasan, tetapi juga oleh gagasan bahwa marta-
bat manusia itu sendiri adalah nilai absolut yang harus dipertahankan.
Universalism menegaskan bahwa pelanggaran hak asasi manusia, di mana
pun itu terjadi, adalah masalah yang menjadi perhatian seluruh umat
manusia, bukan sekadar urusan internal suatu negara. Konsep ini menan-

tang pandangan tradisional tentang kedaulatan negara yang mutlak, dengan

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



menegaskan bahwa kedaulatan tersebut memiliki batasan moral yang harus
tunduk pada norma-norma hak asasi manusia.

Meskipun Universalism memiliki akar pada Teori Hukum Alam yang
sudah ada sejak zaman kuno, keduanya memiliki perbedaan yang signi-
fikan. Teori Hukum Alam lebih menekankan pada keberadaan hukum
yang bersifat trasendental (bersumber dari Tuhan atau akal semesta), yang
menjadi dasar moralitas bagi manusia. Asal mula hak dalam pandangan
ini bersifat metafisik. Sementara itu, Universalism modern lebih berfokus
pada aplikasi praktis dari prinsip-prinsip hak asasi manusia dalam kerangka
hukum internasional. Dengan kata lain, jika Teori Hukum Alam adalah
landasan filosofis, Universalism adalah upaya untuk menerjemahkan
landasan tersebut menjadi norma-norma yang dapat disepakati secara
global. Universalism bergerak dari ranah filosofis ke ranah hukum dan
politik praktis, mencoba untuk mengikat negara-negara dalam sebuah
perjanjian yang dapat ditegakkan.

Tokoh-tokoh seperti Eleanor Roosevelt dan para perancang Deklarasi
Universal Hak Asasi Manusia (DUHAM) tahun 1948 dapat dianggap
sebagai pendorong utama Universalism dalam konteks modern. DUHAM
adalah hasil dari upaya kolektif yang melibatkan perwakilan dari berbagai
negara dan latar belakang budaya. Dengan demikian, dokumen ini bukan-
lah monopoli ide Barat, melainkan cerminan dari negosiasi dan kompromi
lintas budaya. Eleanor Roosevelt, sebagai ketua komite penyusun DUHAM,
memainkan peran sentral dalam memastikan bahwa dokumen ini mencer-
minkan spektrum pandangan yang luas, tidak hanya dari peradaban Barat.
Setelah Perang Dunia II, muncul kesadaran global akan perlunya kerangka
hukum yang universal untuk mencegah kekejaman massal seperti yang
terjadi dalam Holocaust.

Reaksi terhadap tragedi tersebut mendorong lahirnya Deklarasi
Universal Hak Asasi Manusia (DUHAM) pada tahun 1948. Dokumen ini
menjadi titik temu bagi berbagai tradisi hukum, filsafat moral, dan sistem
sosial, sekaligus representasi dari harapan kolektif manusia untuk memas-
tikan tragedi serupa tidak terulang. Dengan demikian, DUHAM menjadi

Fondasi Teoritis dan Filosofis Hak Asasi Manusia



10

perwujudan nyata dari semangat universalisme, di mana hak asasi manusia
diakui sebagai norma moral global yang harus dijunjung tinggi oleh semua
bangsa. Dokumen ini juga menunjukkan pergeseran penting: dari sekadar
hak-hak sipil dan politik (sering disebut sebagai hak generasi pertama)
ke pengakuan akan hak-hak ekonomi, sosial, dan budaya (hak generasi
kedua). Hal ini menunjukkan universalisme tidak statis, melainkan terus
berkembang seiring dengan pemahaman kolektif umat manusia tentang
apa yang dibutuhkan untuk mencapai martabat penuh.

Teori Relativisme Budaya (Cultural Relativism Theory)

Meskipun universalisme memegang peran sentral dalam pembentukan
hukum HAM internasional, gagasan ini tidak luput dari tantangan. Seiring
berjalannya waktu, muncul pertanyaan kritis yang menggugat fondasi
universalitas: apakah hak-hak ini benar-benar berlaku di mana saja, atau
justru mencerminkan dominasi nilai-nilai budaya tertentu? Dari kete-
gangan inilah, teori relativisme budaya lahir sebagai sebuah kritik dan
koreksi.

Teori ini berargumen bahwa pemahaman mengenai hak dan morali-
tas tidak dapat dipisahkan dari konteks budaya, sejarah, dan sosial suatu
masyarakat. Relativisme berangkat dari pengakuan bahwa kebudayaan
membentuk cara pandang manusia terhadap dunia, termasuk tentang
apa yang dianggap adil atau benar (Sylvia Dwi Andini, 2022, p. 333). Oleh
karena itu, standar hak asasi manusia yang dianggap universal oleh satu
kelompok masyarakat bisa jadi dianggap tidak relevan atau bahkan berten-
tangan dengan nilai-nilai fundamental di masyarakat lain.

Contoh nyata dari ketegangan ini terlihat dalam perdebatan global
yang dipicu oleh negara-negara di Asia, Afrika, dan dunia Islam. Mereka
sering kali menolak pendekatan universal yang datang dari Barat, dengan
alasan bahwa nilai-nilai tersebut terlalu individualistis dan mengabaikan
nilai-nilai komunitarian, seperti harmoni sosial, stabilitas, dan kewajiban
individu terhadap keluarga atau negara. Konferensi HAM di Wina tahun
1993 menjadi panggung besar bagi ketegangan ini, di mana Deklarasi

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



Bangkok yang digagas oleh negara-negara Asia menegaskan pentingnya
kedaulatan nasional dan non-intervensi sebagai prasyarat bagi promosi

hak asasi manusia.

Figur politik seperti Lee Kwan Yew dari Singapura dan Mahathir
Mohamad dari Malaysia menjadi dua tokoh penting yang menyuarakan
perlunya “nilai-nilai Asia” (Asian values). Bagi mereka, stabilitas, pemba-
ngunan ekonomi, dan tanggung jawab sosial lebih utama ketimbang kebe-
basan individu yang terlalu liberal, yang mereka anggap dapat merusak
tatanan sosial. Dalam kerangka pemikiran ini, hak kebebasan berekspresi
atau hak politik tidak dilihat sebagai hak yang berdiri sendiri, tetapi seba-
gai bagian dari harmoni sosial yang harus dijaga. Oleh karena itu, negara
memiliki peran yang lebih besar dalam mengatur kehidupan sosial demi
kepentingan kolektif, menempatkan negara, bukan individu, sebagai titik
berat dalam relasi sosial.

Relativisme budaya bukan sekadar dalih untuk menolak standar global,
tetapi juga upaya untuk menegaskan bahwa moralitas tidak bisa dilepas-
kan dari konteks. Namun, relativisme pun tidak bebas dari kritik yang
signifikan. Banyak yang melihat bahwa relativisme sering dijadikan alat
oleh elite politik untuk mempertahankan status quo dan menutup ruang
kritik. Ketika hak-hak perempuan, minoritas, atau oposisi dibatasi atas
nama budaya, pertanyaannya kembali ke hal yang paling mendasar: siapa
yang menentukan nilai budaya itu, dan untuk kepentingan siapa? Kritik
ini menyoroti risiko relativisme, yaitu potensi pembenarannya terhadap
praktik-praktik opresif yang bertentangan dengan martabat manusia,
seperti pemotongan kelamin perempuan (fernale genital mutilation), perka-
winan paksa, atau diskriminasi rasial, dengan dalih tradisi. Dengan kata
lain, jika setiap budaya memiliki moralitasnya sendiri yang tidak dapat
dinilai dari luar, maka tidak ada dasar untuk mengutuk kekejaman yang
terjadi di dalamnya. Hal inilah yang menjadi inti dari pertentangan antara
universalisme dan relativisme.

Fondasi Teoritis dan Filosofis Hak Asasi Manusia

11



12

Teori Pluralisme Normatif dan Pendekatan Transformatif

Dalam menghadapi ketegangan antara universalisme dan relativisme,
para pemikir HAM terus mencari jalan tengah. Muncul pendekatan yang
berusaha merangkul perbedaan budaya sambil tetap berpegang pada prin-
sip-prinsip dasar kemanusiaan. Dua pendekatan penting tersebut adalah
pluralisme normatif dan pendekatan transformatif, yang menawarkan cara
baru untuk memahami dan menerapkan HAM di dunia yang kompleks.

Dalam upaya menyatukan pandangan yang berbeda ini, beberapa
pemikir mengusung pluralisme normatif. Gagasan utamanya adalah:
meskipun cara pandang moral bisa bermacam-macam, ada beberapa
kesamaan mendasar yang bisa disepakati bersama. Mereka percaya bahwa
martabat manusia adalah pondasi universal yang tidak bisa diperdebatkan
(Aulia Diana Devi & Seka Andrean, 2021, p. 41) . Martabat ini bukanlah
konsep abstrak, melainkan sebuah realitas yang diakui secara luas sebagai
nilai dasar yang melekat pada setiap individu, terlepas dari latar bela-
kangnya. Hak untuk tidak disiksa, hak untuk hidup, dan hak untuk tidak
diperbudak diakui secara luas di hampir semua budaya dan agama. Pijakan
universal ini menjadi landasan yang kuat untuk menolak praktik-praktik
yang merendahkan kemanusiaan, bahkan jika praktik tersebut dibenar-
kan oleh tradisi. Dengan demikian, pluralisme normatif memungkinkan
kita untuk menghargai keberagaman budaya tanpa harus membenarkan
praktik-praktik yang secara fundamental bertentangan dengan martabat

manusia.

Profesor hukum terkenal, Bertrand Ramcharan, pernah mengajukan
pertanyaan sederhana namun mendalam untuk menemukan kesamaan
ini: “Siapa yang mau mati daripada hidup? Siapa yang ingin diperbu-
dak daripada bebas? Siapa yang rela disiksa?” Pertanyaan-pertanyaan ini
menjadi dasar bahwa ada nilai-nilai universal yang ada karena menjawab
kebutuhan paling dasar setiap manusia (Rhona K.M Smith, 2005, p. 24).
Secara praktis, kesepakatan global telah terbentuk, di mana hampir semua
negara sepakat bahwa genosida, perbudakan, dan kejahatan terhadap
kemanusiaan adalah pelanggaran berat HAM. Meskipun cara penerapan

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



hak lain bisa berbeda, kesepakatan dasar ini membuka ruang untuk dialog
yang baik antar-budaya.

Pendekatan ini juga membantu menjembatani celah antara tradisi yang
menghargai kolektivitas dan tradisi yang mengutamakan individualisme.
Pluralisme normatif tidak menuntut semua budaya mengadopsi model
liberal Barat secara total. Sebaliknya, ia mendorong setiap masyarakat
untuk mencari cara yang relevan dengan budaya mereka sendiri dalam
menghormati dan melindungi martabat manusia. Dengan begitu, hak
asasi manusia tidak lagi dianggap sebagai sesuatu yang datang dari luar,
melainkan sebagai sebuah nilai yang dapat ditemukan dan diwujudkan dari
dalam setiap budaya, meskipun dengan cara yang berbeda-beda.

Selain itu, ada juga pendekatan transformatif. Pendekatan ini melihat
HAM bukan hanya sebagai hak yang pasif. Sebaliknya, HAM dipan-
dang sebagai alat untuk mengubah hubungan kekuasaan yang tidak adil.
Tujuannya adalah untuk memberdayakan kelompok-kelompok yang
lemah dan menciptakan tatanan sosial yang lebih adil. Dengan cara ini,
HAM menjadi alat untuk perubahan mendasar, bukan sekadar pelindung
keadaan yang sudah ada.

Teori-teori ini tidak berhenti di ruang akademik. Mereka hadir dalam
kehidupan sehari-hari, dalam kebijakan publik, dalam perdebatan di parle-
men, di pengadilan, dan bahkan di media sosial. Hak atas pendidikan, hak
atas pekerjaan, hak atas kebebasan berekspresi-semuanya diuji di tengah
ketegangan antara idealisme dan realitas, antara cita-cita global dan kebu-
tuhan lokal. Yang menarik, perkembangan teori HAM juga memunculkan
kebutuhan untuk memahami sejarah dan politik secara lebih jernih. Tidak
ada penerapan hak tanpa pemahaman tentang kekuasaan. Hak-hak tidak
jatuh dari langit; ia harus diperjuangkan, dinegosiasikan, dan diinterna-
lisasi. Dalam proses itu, teori menjadi peta, bukan kompas. Ia membantu
menjelaskan arah, tetapi tidak bisa menggantikan langkah konkret yang
harus diambil.

Jika kita mengikuti alur perkembangan teori HAM dari Locke hingga
perdebatan tentang relativisme budaya, kita akan menemukan bahwa tidak

Fondasi Teoritis dan Filosofis Hak Asasi Manusia

13



14

ada satu teori pun yang bisa menjawab semua persoalan. Yang ada adalah
medan diskusi yang terus bergeser, yang dipenuhi ketegangan, tetapi
juga kemungkinan. Martabat manusia tetap menjadi pusat dari semua
percakapan ini. Ia bukan konsep yang statis, tetapi medan tafsir yang
terus bergerak. Di satu sisi, ia memberi dasar normatif bagi universalisme.
Di sisi lain, ia membuka ruang bagi ekspresi nilai yang berbeda-beda,
tergantung pada sejarah, budaya, dan pengalaman kolektif masyarakat.
Perkembangan teori hak asasi manusia, dengan segala kompleksitasnya,
adalah cermin dari dunia yang mencoba menyatukan keberagaman dalam
kerangka yang bermartabat. Bukan untuk menyeragamkan, tetapi untuk
saling mendengarkan. Bukan untuk mengalahkan, tetapi untuk memahami.
Dalam dunia yang terus berubah, teori HAM menjadi pengingat bahwa
nilai-nilai kemanusiaan tetap harus diperjuangkan, didialogkan, dan dijaga
agar tidak kehilangan maknanya.

Tiga Generasi HAM dan Evolusinya dalam Wacana
Global

Tiga generasi hak asasi manusia (HAM) tidak muncul secara instan, mela-
inkan berkembang secara bertahap seiring dengan pergulatan sejarah yang
panjang dan penuh dinamika. Evolusi ini mencerminkan respons berke-
lanjutan terhadap kebutuhan sosial, politik, dan ekonomi yang berbeda di
setiap era. Ja merupakan bukti dari kematangan kesadaran manusia yang
terus meningkat tentang harkat dan martabat individu, serta pengakuan
bahwa martabat tersebut tidak hanya berdiri sendiri, tetapi juga terjalin
dengan kondisi masyarakat yang lebih luas.

Perjalanan ini dapat diibaratkan seperti sebuah bangunan yang terus
bertambah lapisannya, di mana setiap generasi hak tidak meniadakan
fondasi sebelumnya, melainkan memperluas dan memperkuatnya. Dari era
yang didominasi oleh monarki absolut dan kolonialisme, hingga era indus-
trialisasi dan globalisasi, setiap gelombang pemikiran HAM membawa
perspektif unik mengenai hak-hak esensial yang harus dilindungi. Evolusi
ini menunjukkan pergeseran fokus dari sekadar membatasi kekuasaan

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



negara, menuju tuntutan akan peran aktif negara, hingga akhirnya peng-
akuan terhadap saling ketergantungan global dalam memenuhi hak-hak
kolektif.

Generasi Pertama: Hak Sipil dan Politik

Hak generasi pertama berfokus pada upaya pembebasan individu dari
penindasan kekuasaan absolut. Gagasan ini muncul sebagai respons terha-
dap Revolusi Amerika (1776) dan Revolusi Prancis (1789), yang tidak hanya
mengincar pergantian kekuasaan, melainkan juga menuntut restrukturisasi
total hubungan antara penguasa dan yang dikuasai. Dokumen-dokumen
historis penting, seperti Declaration of Independence di Amerika dan
Déclaration des droits de 'homme et du citoyen di Prancis, secara eksplisit
menyatakan bahwa setiap manusia memiliki hak yang tidak dapat dicabut
(unalienable rights) (Prof. Dr. Nurliah Nurdin, S.Sos, MA & Astika Ummy
Athahira, S.STP, M.Si, 2022, p. 19) . Tuntutan akan kebebasan individu,
seperti hak untuk hidup, berpendapat, dan beragama, bukanlah sekadar
retorika, melainkan hasil dari pengalaman nyata terhadap rezim yang otori-
ter yang secara sewenang-wenang merenggut kebebasan dan harta benda.

Fondasi pemikiran ini berakar kuat pada era Pencerahan
(Enlightenment) di abad ke-17 dan ke-18. Para filsuf kunci pada masa itu,
seperti John Locke, mengemukakan ide tentang hak-hak kodrati (natural
rights) yang melekat pada setiap individu sejak lahir. Locke berargumen
bahwa hak untuk hidup, kebebasan, dan kepemilikan bukanlah karunia
dari negara, melainkan anugerah yang datang bersama eksistensi manusia
itu sendiri. Konsep ini menantang gagasan tradisional bahwa kekuasaan
raja berasal dari Tuhan (divine right of kings) dan menggeser legitimasi
kekuasaan ke tangan rakyat. Ini juga memunculkan teori kontrak sosial, di
mana pemerintah dibentuk oleh konsensus masyarakat untuk melindungi
hak-hak dasar tersebut. Pemerintah yang gagal memenuhi kontrak ini,
menurut teori tersebut, berhak untuk digulingkan oleh rakyat. Dengan
demikian, hak-hak sipil dan politik menjadi alat untuk memastikan bahwa
kekuasaan pemerintah selalu tunduk pada kehendak dan perlindungan

Fondasi Teoritis dan Filosofis Hak Asasi Manusia

15



16

warga negaranya. Hak-hak ini sering disebut sebagai hak negatif, karena
menuntut negara untuk tidak mengintervensi ruang pribadi warga negara.
Hak negatif menggarisbawahi bahwa negara harus menahan diri dan
tidak melakukan tindakan yang merugikan, seperti menyensor pendapat,
menahan seseorang tanpa proses hukum (habeas corpus), atau melaku-
kan penyiksaan. Contoh-contoh lain termasuk kebebasan bergerak, hak
berkumpul secara damai, dan hak untuk memilih. Semua hak ini dirancang
untuk membatasi kekuasaan pemerintah, bukan untuk memperluasnya,
sehingga individu dapat menjalankan kehidupannya dengan aman dan
bebas dari ancaman negara.

Pada dasarnya, hak generasi pertama ini menegaskan bahwa manu-
sia adalah subjek yang berdaulat, bukan objek kebijakan negara. Artinya,
setiap individu memiliki kehendak, otonomi, dan hak untuk menuntut
pertanggungjawaban dari pemerintah. Kekuasaan negara, oleh karena
itu, harus berfungsi untuk melayani dan melindungi kebebasan individu,
bukan menjadikan individu sebagai alat untuk mencapai tujuan-tujuan
negara. Prinsip-prinsip fundamental ini menjadi landasan bagi banyak
konstitusi modern di seluruh dunia. Dalam sistem hukum, hak-hak ini
sering kali ditempatkan dalam bab atau pasal yang bersifat entrenched
(tidak mudah diubah) untuk memastikan bahwa kebebasan dasar warga
negara tidak dapat diganggu gugat, bahkan oleh kebijakan yang didukung
mayoritas. Hal ini terlihat jelas dalam dokumen-dokumen penting seperti
Amandemen I hingga X Konstitusi Amerika Serikat, yang dikenal sebagai
Bill of Rights. Dokumen ini secara spesifik menjamin hak-hak seperti kebe-
basan berbicara, kebebasan pers, dan kebebasan beragama (Amandemen
I). Selain itu, ia juga melindungi hak atas proses hukum yang adil (due
process), larangan penyiksaan, dan hak untuk tidak disiksa atau dihukum
secara kejam (Amandemen V dan VIII). Jaminan-jaminan konstitusional
ini menunjukkan bahwa negara berkomitmen untuk menghormati dan
melindungi otonomi serta kebebasan warga negaranya, menjadikannya
subjek yang aktif dalam kehidupan bermasyarakat dan bernegara.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



Generasi Kedua: Hak Ekonomi, Sosial, dan Budaya

Seiring berjalannya waktu, disadari bahwa kebebasan sipil dan politik saja
tidak memadai untuk memastikan martabat manusia yang seutuhnya.
Kebebasan berpendapat kehilangan maknanya jika individu tidak memiliki
akses fundamental terhadap kebutuhan pokok seperti pangan, tempat ting-
gal, atau pendidikan. Kesenjangan ini melahirkan kesadaran kolektif yang
menuntut peran proaktif negara dalam menjamin kesejahteraan warganya,
yang kemudian diinstitusionalisasi sebagai hak generasi kedua. Hak-hak
ini bersifat positif, yang berarti negara memiliki kewajiban untuk meng-
ambil tindakan konkret, seperti perumusan kebijakan, alokasi anggaran,
dan implementasi program-program sosial, guna memenuhi kebutuhan
esensial setiap individu.

Evolusi ini merupakan konsekuensi langsung dari Revolusi Industri di
abad ke-19, yang menciptakan kelas pekerja (proletariat) yang hidup dalam
kondisi yang memprihatinkan, dengan jam kerja panjang, upah rendah,
dan lingkungan kerja yang tidak aman. Ketidakstabilan ekonomi, yang
mencapai puncaknya dengan Depresi Besar (1929), semakin memperjelas
bahwa pasar bebas, tanpa regulasi dan intervensi negara, dapat mencipta-
kan ketimpangan parah, kemiskinan massal, dan kerentanan sosial yang
mengancam hak-hak dasar. Oleh karena itu, muncul gerakan-gerakan
buruh dan ideologi sosialisme yang menuntut agar negara tidak hanya
melindungi kebebasan, tetapi juga secara aktif mempromosikan kesejah-
teraan. Pemikiran ini memandang bahwa kebebasan politik dan sipil tidak
dapat diwujudkan secara utuh jika individu terus berjuang untuk meme-
nuhi kebutuhan dasarnya. Seseorang yang kelaparan atau tidak memiliki
tempat tinggal tidak memiliki kapasitas atau waktu untuk berpartisipasi
secara aktif dalam proses politik, yang menjadikan hak-hak sipilnya, meski-
pun dijamin secara legal, tidak dapat diakses secara praktis. Dengan kata
lain, hak generasi kedua bertujuan untuk menciptakan kondisi sosial dan
ekonomi yang memungkinkan semua individu untuk menikmati martabat
dan hak-hak generasi pertama secara bermakna.

Fondasi Teoritis dan Filosofis Hak Asasi Manusia

17



18

Hak-hak ini mencakup spektrum yang luas, mulai dari hak atas peker-
jaan yang layak dan upah yang adil, hak atas jaminan sosial dan layanan
kesehatan, hingga hak atas pendidikan dan perumahan (Randall, 2013,
p. 25). Hak generasi kedua ini mengingatkan kita bahwa keadilan bukan
hanya berdimensi yuridis, melainkan juga berdimensi sosial dan ekonomi.
Keadilan sejati menuntut adanya dukungan struktural yang memastikan
setiap individu memiliki kesempatan yang setara untuk berkembang,
terlepas dari latar belakang ekonominya. Dengan demikian, hak-hak
ini bertujuan untuk mengatasi ketidaksetaraan sistemik yang sering kali
menjadi hambatan bagi pemenuhan martabat manusia. Evolusi pemikiran
ini terutama dipicu oleh Revolusi Industri dan ketidakstabilan ekonomi
pada awal abad ke-20, seperti Depresi Besar (1929). Kondisi ini menyoroti
bahwa pasar bebas, tanpa regulasi dan intervensi negara, dapat mencipta-
kan ketimpangan parah, kemiskinan massal, dan kerentanan sosial yang
mengancam hak-hak dasar. Oleh karena itu, muncul gerakan-gerakan
buruh dan ideologi sosialisme yang menuntut agar negara tidak hanya
melindungi kebebasan, tetapi juga secara aktif mempromosikan kesejah-

teraan.

Dalam konteks hukum internasional, hak-hak ini secara formal diakui
dalam International Covenant on Economic, Social and Cultural Rights
(ICESCR) pada tahun 1966. Dokumen ini, bersama dengan Universal
Declaration of Human Rights (UDHR), menjadi landasan bagi banyak
negara untuk mengintegrasikan hak-hak ini ke dalam konstitusi dan kebi-
jakan nasional mereka. Sebagai contoh, hak atas pendidikan tidak hanya
sekadar kebebasan mendirikan sekolah, tetapi juga kewajiban negara untuk
menyediakan pendidikan dasar yang gratis dan wajib bagi semua anak.
Demikian pula, hak atas kesehatan menuntut negara untuk membangun
infrastruktur kesehatan publik, menyediakan akses terhadap layanan
medis, dan memastikan ketersediaan obat-obatan esensial. Hak atas peker-
jaan yang layak mencakup perlindungan terhadap upah minimum, kondisi
kerja yang aman, dan hak untuk berserikat, yang semuanya membutuhkan
intervensi aktif dari pemerintah. Implementasi hak-hak ini sering kali
bersifat progresif dan bergantung pada sumber daya yang tersedia di setiap

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



negara, namun esensinya tetap menuntut komitmen kuat dari negara untuk
secara bertahap mewujudkannya demi kesejahteraan seluruh warga negara.

Generasi Ketiga: Hak Solidaritas dan Kolektif

Munculnya hak generasi ketiga merupakan respons terhadap tantangan
global yang semakin kompleks dan saling terhubung, yang menjadi jelas
pada paruh kedua abad ke-20. Isu-isu seperti kesenjangan ekonomi antar-
negara, ancaman perang nuklir, dan krisis lingkungan yang tidak mengenal
batas menuntut cara pandang yang lebih luas, melampaui batas-batas
kedaulatan negara. Dari sinilah muncul hak generasi ketiga, yang dikenal
sebagai hak solidaritas atau hak kolektif. Generasi ini berfokus pada kebu-
tuhan untuk membangun tatanan global yang adil, lestari, dan inklusif
(Pustorino, 2023, p. 24) . Tuntutan ini secara historis banyak disuarakan
oleh negara-negara berkembang (Global South) yang merasa dirugikan
oleh struktur ekonomi dan politik global pasca-kolonial. Mereka berpen-
dapat bahwa kemerdekaan politik saja tidak cukup tanpa adanya hak untuk

menentukan nasib ekonomi dan sosial mereka.

Hak-hak ini mencakup spektrum yang luas, di antaranya adalah hak
atas pembangunan, hak atas perdamaian, dan hak atas lingkungan hidup
yang sehat. Hak atas pembangunan tidak hanya diartikan sebagai pertum-
buhan ekonomi semata, tetapi juga sebagai suatu proses komprehensif yang
memungkinkan setiap individu dan bangsa untuk mencapai realisasi penuh
dari semua hak asasi manusia mereka, baik hak sipil, politik, ekonomi,
sosial, maupun budaya. Ini membutuhkan kerja sama internasional untuk
mengatasi kemiskinan dan ketidaksetaraan global. Hak atas perdamaian
mengacu pada penolakan terhadap perang sebagai instrumen kebijakan
dan penekanan pada penyelesaian konflik secara damai, sebuah gagasan
yang lahir dari trauma dua Perang Dunia dan ancaman Perang Dingin. Ini
adalah hak kolektif bagi semua masyarakat untuk hidup tanpa ancaman
kekerasan skala besar.

Sementara itu, hak atas lingkungan hidup yang sehat mengakui bahwa
degradasi lingkungan seperti perubahan iklim, polusi lintas batas, dan

Fondasi Teoritis dan Filosofis Hak Asasi Manusia

19



20

deforestasi, memiliki dampak langsung pada kehidupan dan kesehatan
miliaran orang. Hak ini menegaskan bahwa setiap individu memiliki hak
untuk hidup di lingkungan yang tidak mengancam kesehatannya, dan
bahwa negara memiliki kewajiban kolektif untuk melestarikan sumber
daya alam untuk generasi sekarang dan masa depan (konsep keadilan
intergenerasional). Hak generasi ketiga ini memperkenalkan dimensi
kolektif yang mendalam dalam wacana HAM. Jika hak generasi pertama
dan kedua cenderung berpusat pada hubungan individu dan negara, hak
generasi ketiga menekankan bahwa perlindungan hak individu sering kali
tidak dapat terwujud tanpa adanya kerja sama global, solidaritas antar-
negara, dan perlindungan terhadap kepentingan kolektif umat manusia. Ini
menandai pergeseran fundamental dari fokus yang sempit pada otonomi
individu menuju pemahaman yang lebih luas tentang saling ketergan-
tungan manusia.

Evolusi, Tantangan, dan Arah Masa Depan HAM

Tiga generasi HAM tidak saling meniadakan, melainkan membentuk
lapisan yang saling terintegrasi. Hak untuk hidup dan berpendapat tetap
penting, namun hak atas air bersih dan udara sehat juga tidak bisa diabai-
kan. Lembaga-lembaga internasional, seperti PBB, telah mengakui keterka-
itan erat antara hak sipil, ekonomi, dan budaya. Negara-negara di Belahan
Bumi Selatan cenderung lebih lantang dalam menyuarakan hak generasi
ketiga, mencerminkan posisi mereka dalam sistem global yang tidak setara,
yang menunjukkan bahwa wacana HAM tidak hanya bersifat filosofis,
melainkan juga politis dan ekonomis.

Setiap generasi HAM menghadapi tantangan yang berbeda. Generasi
pertama sering dilemahkan oleh rezim otoriter, generasi kedua kerap
menjadi jargon tanpa implementasi nyata, sementara generasi ketiga
menghadapi hambatan diplomatik dan ketidaksetaraan global. Tantangan
terbesar saat ini adalah ketidakmampuan untuk melihat keterkaitan holistik
antara semua hak ini. Ketika hak politik dipisahkan dari hak ekonomi, atau
hak individu dipertentangkan dengan hak kolektif, kita kehilangan visi

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



sejati dari HAM, yaitu terwujudnya masyarakat yang berkeadilan. Dengan
munculnya tantangan baru, seperti populisme, krisis ekologi, dan revolusi
teknologi, HAM terus berevolusi. Tuntutan akan hak atas ruang digital
yang aman dan hak atas informasi yang benar menunjukkan kemungkinan
munculnya generasi keempat. Tiga generasi HAM merekam sejarah dan
sekaligus memandu kita untuk terus memperluas pemahaman tentang

martabat manusia.

Fondasi Teoritis dan Filosofis Hak Asasi Manusia

21



+ KONSTITUSI -

@HAK ASASI
MANUSIA

Teori dan Tantangan Kontemporer

o



BAB i

KONSTITUSI SEBAGAI PILAR
HAK ASASI MANUSIA



24

Peran UUD 1945 sebagai Jaminan Konstitusional HAM

Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945 (UUD
1945) memegang peran yang sangat sentral dan tidak tergantikan sebagai
jaminan konstitusional Hak Asasi Manusia (HAM) di Indonesia. Peran ini
menempatkan UUD 1945 sebagai instrumen hukum yang paling tinggi
dan berkuasa, melampaui segala bentuk peraturan di bawahnya. Sebagai
hukum tertinggi, UUD 1945 tidak hanya menjadi teks formal, tetapi juga
berfungsi sebagai landasan normatif yang kokoh, memastikan bahwa setiap
kebijakan dan tindakan negara diarahkan pada perlindungan, pengakuan,
dan pemenuhan hak-hak dasar setiap warga negara. Ini berarti HAM
tidak lagi dianggap sebagai isu kebijakan yang bersifat opsional atau dapat
diubah-ubah oleh rezim yang berkuasa, melainkan sebagai prinsip funda-
mental yang mengikat seluruh elemen bangsa dan negara secara permanen.

Penempatan HAM sebagai bagian integral dari konstitusi adalah
sebuah langkah strategis yang memiliki implikasi mendalam. Ini mene-
gaskan bahwa hak-hak manusia adalah hak yang melekat sejak lahir,
bukan pemberian dari negara. Konsekuensinya, negara memiliki kewajiban
mutlak untuk menghormati, melindungi, dan memenuhi hak-hak tersebut.
Dengan demikian, UUD 1945 berfungsi sebagai perisai hukum yang kokoh,
yang secara efektif membentengi rakyat dari potensi penyalahgunaan
kekuasaan oleh aparatur negara. Perisai ini tidak hanya bersifat pasif, mela-
inkan juga proaktif, mendorong negara untuk menciptakan kondisi yang
kondusif bagi setiap individu untuk dapat menikmati hak-haknya secara
penuh. Pokok bahasan ini akan mengupas secara mendalam bagaimana
UUD 1945 berfungsi dalam peran ganda ini, dengan fokus utama pada
Bab XA yang secara eksplisit merumuskan jaminan HAM, serta bagaimana
pasal-pasal di dalamnya membentuk fondasi kuat bagi perlindungan HAM
yang menyeluruh dan tidak dapat diganggu gugat.

Jaminan Konstitusional HAM dalam UUD 1945

Jaminan HAM dalam UUD 1945 secara fundamental termaktub dalam
Bab XA, yang terdiri dari Pasal 28A hingga 28]. Bab ini secara sistematis

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



menguraikan berbagai hak yang diakui dan dilindungi oleh negara, menun-
jukkan komitmen konstitusi untuk menjunjung tinggi harkat dan martabat
manusia. Pembentukan Bab XA ini menjadi tonggak penting dalam sejarah
hukum Indonesia, karena secara tegas memposisikan HAM sebagai bagian
tak terpisahkan dari fondasi negara (Jerimas Pelokilla, 2023, p. 26).

Keberadaan Bab XA merupakan manifestasi konkret dari pengakuan
bahwa HAM bukan lagi isu yang parsial atau sekunder, melainkan sebuah
nilai universal yang harus diintegrasikan secara utuh ke dalam sistem
hukum. Frasa “secara fundamental termaktub” mengimplikasikan bahwa
hak-hak ini memiliki kekuatan hukum yang tertinggi dan tidak dapat
diubah atau dikesampingkan oleh Undang-Undangdi bawahnya. Ini berarti
setiap peraturan perundang-undangan di Indonesia harus selaras dan tidak
boleh bertentangan dengan prinsip-prinsip HAM yang tercantum dalam
konstitusi. Hal ini menciptakan sebuah tatanan hukum yang hierarkis
dan terpusat pada perlindungan hak-hak dasar sebagai prioritas tertinggi.

Pendekatan “sistematis menguraikan” pada Bab XA menunjuk-
kan keseriusan negara dalam merumuskan HAM secara komprehensif.
Berbagai hak dikategorikan secara jelas, mulai dari hak sipil dan politik,
hak ekonomi, sosial, budaya, hingga hak-hak yang bersifat non-derogable
atau tidak dapat dikurangi dalam kondisi apa pun. Kategorisasi ini mencer-
minkan pemahaman yang holistik terhadap spektrum HAM yang luas,
sejalan dengan instrumen hukum internasional seperti Deklarasi Universal
HAM. Terdapatnya komitmen konstitusi untuk menjunjung tinggi harkat
dan martabat manusia menandai pergeseran paradigma dari negara yang
berorientasi pada kekuasaan (state-centric) menuju negara yang berorien-
tasi pada individu (human-centric). Prinsip ini menjadi fondasi moral dan
etis bagi seluruh penyelenggaraan negara, di mana setiap kebijakan dan
tindakan pemerintah harus berlandaskan pada penghormatan terhadap
manusia sebagai makhluk yang mulia.

Secara historis, pembentukan Bab XA pasca-amandemen menjadi
tonggak penting dalam sejarah hukum Indonesia. Sebelum amandemen,
jaminan HAM tersebar di berbagai pasal dan sering kali diinterpretasikan

Konstitusi sebagai Pilar Hak Asasi Manusia

25



26

secara sempit. Konsolidasi dan perumusan HAM yang eksplisit dalam satu
bab khusus memberikan kekuatan hukum yang tak terbantahkan. Hal
ini menciptakan sebuah era baru dalam konstitusionalisme Indonesia, di
mana konstitusi tidak hanya mengatur struktur pemerintahan, tetapi juga
secara tegas membatasi kekuasaan negara demi melindungi hak-hak rakyat.
Dengan demikian, HAM secara resmi menjadi bagian tak terpisahkan dari
fondasi negara, yang berarti bahwa perlindungan hak-hak dasar bukan lagi
pilihan, melainkan sebuah kewajiban konstitusional yang mengikat setiap
individu dan lembaga negara.

Hak Sipil dan Politik (Pasal 28A-28D)

UUD 1945 menjamin hak-hak sipil dan politik, yang merupakan hak-hak
dasar individu terhadap intervensi kekuasaan negara. Pasal 28 A menegas-
kan hak setiap orang untuk hidup serta berhak mempertahankan hidup
dan kehidupannya. Hak ini menjadi fondasi bagi hak-hak lainnya, menem-
patkan kehidupan sebagai nilai yang paling utama. Perlindungan terhadap
hak ini tidak hanya sebatas melarang negara atau pihak lain merenggut
nyawa, tetapi juga menuntut negara untuk mengambil langkah-langkah
positif dalam melindungi kehidupan warganya, seperti melalui kebijakan
kesehatan dan keamanan.

Pasal 28B melindungi hak untuk membentuk keluarga dan melan-
jutkan keturunan, serta hak anak atas kelangsungan hidup, tumbubh, dan
berkembang. Ini juga mencakup jaminan hak untuk tidak disiksa dan perla-
kuan yang merendahkan martabat. Lebih lanjut, pasal ini secara khusus
mengakui hak anak sebagai subjek hukum yang memerlukan perlindungan
ekstra, sebuah langkah progresif dalam konstitusi.

Pasal 28C memberikan jaminan atas hak untuk mengembangkan diri,
memperoleh pendidikan, dan berpartisipasi dalam kehidupan berbangsa
dan bernegara. Hak atas pendidikan, misalnya, tidak hanya diakui sebagai
hak untuk bersekolah, tetapi juga sebagai hak untuk mengembangkan
potensi diri secara maksimal. Partisipasi dalam kehidupan bernegara,

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



seperti hak untuk berserikat dan berorganisasi, menjadi cerminan dari
masyarakat demokratis yang berdaulat.

Sementara itu, Pasal 28D menggarisbawahi hak atas pengakuan,
jaminan, perlindungan, dan kepastian hukum yang adil, serta hak untuk
bekerja dan mendapatkan imbalan yang adil. Jaminan ini menempatkan
setiap individu memiliki kesetaraan di mata hukum tanpa diskriminasi.
Prinsip due process of law atau proses hukum yang adil, menjadi inti dari
pasal ini, memastikan bahwa setiap warga negara berhak atas perlakuan
yang setara di hadapan hukum, tanpa memandang status sosial, ekonomi,
atau politik.

Hak Ekonomi, Sosial, dan Budaya (Pasal 28E-28G)

Konstitusi tidak hanya menjamin hak-hak sipil, tetapi juga hak-hak
ekonomi, sosial, dan budaya yang menuntut peran aktif negara dalam
mewujudkannya. Pasal 28E menjamin kebebasan beragama dan beribadat,
hak untuk berserikat, berkumpul, dan mengeluarkan pendapat. Hak ini
adalah prasyarat bagi terbentuknya masyarakat yang demokratis dan maje-
muk. Kebebasan beragama dijamin tanpa adanya paksaan, sementara hak
untuk berserikat dan berpendapat menjadi pilar utama dalam membangun
ruang publik yang sehat dan kritis.

Pasal 28F memberikan hak atas komunikasi dan informasi, yang sangat
relevan di era modern. Pasal ini mengakui bahwa akses terhadap informasi
merupakan hak asasi yang krusial bagi warga negara untuk berpartisipasi
aktif dalam demokrasi. Jaminan ini menuntut negara untuk tidak hanya
memfasilitasi akses informasi, tetapi juga memastikan kebebasan pers dan
media dari intervensi yang tidak proporsional.

Pasal 28G melindungi hak atas perlindungan diri pribadi, kehormatan,
dan harta benda dari ancaman, serta hak untuk mendapatkan lingkungan
hidup yang baik dan sehat. Jaminan-jaminan ini menunjukkan bahwa
negara bertanggung jawab untuk menciptakan kondisi yang memungkin-
kan warga negara untuk menikmati hak-hak ini secara bermakna, misalnya
dengan menyediakan akses terhadap pendidikan yang berkualitas, layanan

Konstitusi sebagai Pilar Hak Asasi Manusia

27



28

kesehatan yang terjangkau, dan informasi yang beragam. Perlindungan
lingkungan hidup, khususnya, menegaskan tanggung jawab negara terha-
dap keberlanjutan ekosistem demi kesejahteraan generasi saat ini dan
mendatang.

Hak Khusus dan Non-Derogable (Pasal 28H-28I)

UUD 1945 juga memuat jaminan khusus bagi hak-hak yang memerlukan
perlindungan ekstra. Pasal 28H mencakup hak untuk hidup sejahtera lahir
dan batin, hak atas tempat tinggal, serta hak untuk mendapatkan pelayanan
kesehatan. Hak ini berfokus pada pemenuhan kebutuhan dasar manusia
untuk mencapai kehidupan yang layak. Pasal ini memuat serangkaian hak
yang menuntut negara untuk berperan aktif dalam menyediakan fasilitas
dan layanan yang esensial, seperti rumah sakit, sekolah, dan infrastruktur
dasar.

Lebih lanjut, Pasal 28I secara tegas menyatakan bahwa beberapa hak
tidak dapat dikurangi dalam keadaan apa pun (non-derogable rights).
Hak-hak tersebut meliputi hak untuk hidup, hak untuk tidak disiksa, hak
kemerdekaan pikiran dan hati nurani, hak beragama, hak untuk tidak
diperbudak, hak untuk diakui sebagai pribadi di hadapan hukum, dan
hak untuk tidak dituntut atas dasar hukum yang berlaku surut. Pasal ini
menetapkan batasan mutlak bagi negara, bahkan dalam kondisi darurat,
untuk tidak melanggar hak-hak dasar tertentu. Keberadaan pasal ini
merupakan bukti nyata dari komitmen Indonesia untuk memegang teguh
prinsip-prinsip HAM internasional, di mana hak-hak tertentu dianggap
sakral dan tidak dapat diabaikan oleh kekuasaan negara.

Pembatasan Konstitusional HAM (Pasal 28J)

Pasal 28] memiliki peran krusial sebagai penyeimbang antara hak individu
dan kepentingan umum. Pasal ini menyatakan bahwa pembatasan HAM
hanya dapat dilakukan melalui undang-undang, dan semata-mata untuk
menjamin pengakuan serta penghormatan atas hak dan kebebasan orang
lain, serta untuk memenuhi tuntutan yang adil sesuai dengan pertimbangan

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



moral, nilai-nilai agama, keamanan, dan ketertiban umum. Pasal ini mence-
gah penyalahgunaan HAM oleh individu atau kelompok dan memberikan
legitimasi bagi negara untuk membatasi hak tertentu demi kepentingan
masyarakat yang lebih luas, namun tetap dalam koridor hukum yang jelas,
transparan, dan tidak diskriminatif. Konsep pembatasan ini sangat penting
dalam teori konstitusi, karena mencegah relativisme HAM yang dapat
mengancam stabilitas sosial. Batasan terhadap hak-hak harus memenuhi
prinsip-prinsip proporsionalitas, legalitas, dan urgensi. Artinya, pemba-
tasan harus diatur oleh undang-undang, diperlukan secara mendesak, dan
tidak boleh melebihi batas yang diperlukan untuk mencapai tujuan yang
sah. Dengan demikian, Pasal 28] memastikan bahwa HAM tetap menjadi
hak yang dapat dinikmati secara kolektif, tanpa mengorbankan hak-hak
individu lainnya.

Sebagai hukum dasar tertinggi, UUD 1945 berfungsi sebagai jaminan
konstitusional utama bagi HAM di Indonesia. Bab XA memberikan
kerangka normatif yang kuat dan komprehensif, mencakup spektrum
hak yang luas, mulai dari hak sipil dan politik hingga hak ekonomi dan
sosial. Keberadaan pasal-pasal ini menegaskan komitmen negara untuk
melindungi martabat setiap warga negara dan menjadi landasan bagi
seluruh sistem hukum yang ada. UUD 1945 bukan hanya sebuah teks
hukum, melainkan perisai yang secara fundamental melindungi hak-hak
asasi manusia dari potensi penyalahgunaan kekuasaan.

Jaminan konstitusional ini menjadi pondasi bagi pembangunan
Indonesia yang berlandaskan keadilan dan demokrasi. Tanpa jaminan yang
kokoh dari konstitusi, perlindungan HAM akan sangat rentan terhadap
perubahan politik atau kebijakan yang sewenang-wenang. Oleh karena
itu, pemahaman yang mendalam terhadap UUD 1945 sebagai jaminan
HAM menjadi sangat penting bagi setiap warga negara, akademisi, dan
penyelenggara negara. Dengan demikian, UUD 1945 akan terus relevan
dan berfungsi sebagai kompas moral yang memandu bangsa Indonesia
untuk menjunjung tinggi nilai-nilai kemanusiaan yang adil dan beradab.

Konstitusi sebagai Pilar Hak Asasi Manusia

29



30

Transformasi Hukum HAM melalui Amandemen
Konstitusi

Dinamika hukum di Indonesia, terutama yang menyangkut hubungan
antara hak asasi manusia dan konstitusi, telah lama menjadi salah satu
isu paling vital dan menantang. Hubungan antara keduanya tidak bisa
dipisahkan, seolah-olah HAM adalah jiwa yang mengisi raga konstitusi.
Sebuah negara tidak bisa disebut negara hukum dalam makna sesung-
guhnya jika hak-hak dasar warganya tidak dilindungi secara kokoh oleh
konstitusi itu sendiri. Sejarah mencatat adanya evolusi penting dari
negara kekuasaan (Machtstaat) yang bersifat otoriter menuju negara
hukum (Rechtsstaat atau Rule of Law). Pergeseran ini menandai transfor-
masi fundamental, dari sistem di mana kehendak raja menjadi hukum,
menuju tatanan yang menempatkan hukum di atas segala-galanya,
bahkan mengikat para penguasa.

Transformasi ini tidak terjadi begitu saja. Gagasan mengenai pemba-
tasan kekuasaan, yang menjadi inti dari konstitusionalisme, telah digulir-
kan sejak masa Revolusi Prancis. Pemikir seperti Jean-Jacques Rousseau,
melalui karyanya Du Contract Social, telah menanamkan benih pemikiran
bahwa perlu ada batas tegas antara hak-hak warga negara dan otoritas
pemerintah (Tomy Michael, 2016, p. 529). Rousseau melihat bahwa setiap
individu memiliki hak-hak alamiah yang harus mereka nikmati seba-
gai manusia, dan pemerintah tidak dapat sewenang-wenang membuat
larangan yang tidak bermanfaat bagi komunitas. Gagasan ini menjadi
landasan yang kuat untuk menolak pemerintahan yang absolut dan
menuntut pembatasan kekuasaan yang konkret agar kebebasan individu
tidak terenggut.

Dalam konteks Indonesia, perjalanan menuju konstitusionalisme
yang kuat dan perlindungan HAM yang menyeluruh adalah sebuah saga
panjang. Konstitusi pertama kita, UUD 1945, pada awalnya, memang
telah memasukkan beberapa pasal yang menyinggung hak-hak warga
negara. Namun, sifatnya masih terbatas dan belum sekomprehensif yang

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



kita pahami saat ini. Seiring berjalannya waktu, pengalaman bangsa
ini dengan berbagai sistem pemerintahan—mulai dari Konstitusi RIS
1949, UUDS 1950, hingga kembali ke UUD 1945—menunjukkan betapa
pentingnya konstitusi yang secara eksplisit dan rinci mengatur HAM.
Periode-periode ini, dengan segala dinamikanya, menjadi laboratorium
sosial yang mengajarkan kita bahwa perlindungan HAM tidak bisa lagi
diserahkan pada tafsir semata. Ia harus dituliskan dengan jelas, dengan
detail, dan dengan kekuatan hukum yang tak terbantahkan.

Jejak historis menunjukkan bahwa muatan HAM dalam konstitusi
Indonesia memiliki sejarah yang berbeda-beda dalam segi pengaturan
dan penyebutan. Ini bukan sekadar persoalan redaksional, melainkan
cerminan dari ideologi dan prioritas politik yang berkuasa pada masanya.
Namun, titik balik yang paling signifikan adalah pasca-reformasi, melalui
amandemen UUD 1945. Sebelum amandemen, muatan HAM masih
terkesan minimalis, lebih berfokus pada hak-hak berserikat, berkumpul,
dan mengeluarkan pendapat. Namun, amandemen UUD 1945 secara total
mengubah lanskap ini. Muatan HAM tidak hanya diperluas, tetapi juga
diperinci sedemikian rupa sehingga hampir mencakup semua pengaturan
dalam Deklarasi Universal HAM 1948 (DUHAM). Transformasi ini
menjadi bukti nyata bahwa HAM telah menjadi bagian tak terpisahkan
dari cita-cita bangsa.

Transformasi hukum HAM melalui amandemen UUD 1945 adalah
salah satu puncak pencapaian gerakan Reformasi. Perubahan ini bukan-
lah sekadar penyempurnaan redaksional, melainkan sebuah respons
terhadap trauma historis di mana kekuasaan negara yang tak terkendali
di masa Orde Baru telah menyebabkan pelanggaran hak asasi yang
sistematis dan mendalam. Amandemen UUD 1945 secara fundamental
mengubah filosofi dasar negara, dari yang semula cenderung sentralistik
dan state-centric menjadi lebih demokratis dan human-centric. Inti dari
transformasi ini adalah penempatan HAM pada posisi yang sangat stra-
tegis, yaitu sebagai bagian dari hukum tertinggi negara yang tidak dapat
dikesampingkan oleh instrumen hukum di bawahnya.

Konstitusi sebagai Pilar Hak Asasi Manusia

31



32

Sebelum amandemen, ketentuan tentang HAM dalam UUD 1945
masih sangat terbatas, tersebar di beberapa pasal dan cenderung bersi-
fat umum. Hal ini membuka ruang interpretasi yang luas bagi pengu-
asa untuk membatasi hak-hak warga negara atas nama stabilitas atau
pembangunan. Namun, dengan lahirnya amandemen, HAM diinsti-
tusionalisasi secara formal dan eksplisit. Para pembuat amandemen
secara sadar dan sengaja menempatkan jaminan HAM dalam satu bab
khusus yang komprehensif, yaitu Bab XA yang meliputi Pasal 28A hingga
28]. Tindakan ini adalah pernyataan tegas bahwa HAM bukan lagi isu
pinggiran, melainkan fondasi konstitusional yang wajib ditegakkan.
Pembentukan bab ini adalah sebuah langkah maju yang luar biasa,
mengubah HAM dari sekadar gagasan ideal menjadi norma hukum yang
mengikat dan dapat dituntut pelaksanaannya.

Salah satu fitur paling krusial dari transformasi ini adalah pengakuan
terhadap hak-hak yang tidak dapat dikurangi (non-derogable rights)
yang tercantum dalam Pasal 281. Pasal ini secara eksplisit menyebutkan
hak untuk hidup, hak untuk tidak disiksa, hak kemerdekaan pikiran
dan hati nurani, hak beragama, hak untuk tidak diperbudak, hak untuk
diakui sebagai pribadi di hadapan hukum, dan hak untuk tidak dituntut
atas dasar hukum yang berlaku surut, sebagai hak-hak yang tidak dapat
dibatasi dalam keadaan apa pun, bahkan dalam situasi darurat negara.
Ketentuan ini menjadi benteng terakhir yang melindungi warga negara
dari potensi penyalahgunaan kekuasaan oleh negara. Pasal ini adalah
sebuah janji suci yang mengikat negara untuk selalu menghormati marta-
bat manusia, tidak peduli seberat apa pun tantangan yang dihadapi.

Namun, amandemen juga memahami bahwa hak-hak individu tidak
bisa absolut tanpa adanya batasan yang adil. Oleh karena itu, Pasal 28]
hadir sebagai penyeimbang yang elegan. Pasal ini menyatakan bahwa
pembatasan HAM hanya boleh dilakukan melalui undang-undang,
dan tujuannya semata-mata untuk menjamin pengakuan dan penghor-
matan atas hak orang lain, serta untuk memenuhi tuntutan yang adil
sesuai dengan pertimbangan moral, nilai-nilai agama, keamanan, dan
ketertiban umum. Adanya frasa “melalui undang-undang” memastikan

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



bahwa pembatasan hak tidak bisa dilakukan secara sewenang-wenang
oleh pemerintah, melainkan harus melalui sebuah proses legislasi yang
demokratis. Dengan demikian, Pasal 28] mencegah relativisme HAM
yang ekstrem dan memastikan bahwa kebebasan setiap individu bisa
hidup berdampingan dalam sebuah tatanan sosial yang harmonis, teratur,
dan berkeadilan.

Transformasi hukum HAM melalui amandemen konstitusi juga
memberikan konsekuensi praktis yang signifikan. Keberadaan jaminan
konstitusional yang kuat ini memberikan dasar hukum bagi pembentukan
lembaga-lembaga baru dan penguatan lembaga yang sudah ada, seperti
Mahkamah Konstitusi. Dengan adanya Mahkamah Konstitusi, warga
negara kini memiliki sarana yudisial untuk menguji kesesuaian suatu
Undang-Undangdengan UUD 1945, khususnya yang berkaitan dengan
pelanggaran HAM. Ini menjadikan jaminan HAM dalam konstitusi
bukan sekadar janji kosong, melainkan hak yang bisa dipertahankan di
meja hijau. Amandemen UUD 1945 pada akhirnya adalah sebuah revo-
lusi konstitusional yang menempatkan HAM sebagai pusat dari seluruh
tatanan hukum, mengembalikan kedaulatan kepada rakyat, dan memba-
ngun fondasi yang lebih kokoh untuk Indonesia yang demokratis dan adil.

Transformasi ini sangat penting. Dengan adanya amandemen, UUD
1945 bukan lagi sekadar dokumen statis, melainkan sebuah instru-
men hidup yang terus berevolusi seiring dengan perkembangan zaman.
Pembukaan UUD 1945 sendiri telah memuat cita-cita luhur untuk
membentuk suatu pemerintahan yang melindungi segenap bangsa,
memajukan kesejahteraan umum, dan mencerdaskan kehidupan bangsa.
Namun, amandemen mengubah cita-cita luhur ini menjadi norma-
norma yang konkret dan memiliki daya paksa. Hal ini sejalan dengan
pandangan para ahli konstitusi seperti A.A.H. Struycken yang melihat
bahwa konstitusi tertulis adalah sebuah dokumen formal yang mereflek-
sikan hasil perjuangan politik bangsa, pandangan tokoh-tokohnya, dan
keinginan untuk memimpin perkembangan kehidupan ketatanegaraan.
Amandemen UUD 1945 adalah manifestasi dari semua elemen tersebut.

Konstitusi sebagai Pilar Hak Asasi Manusia

33



34

Perkembangan istilah negara hukum di Indonesia juga mengalami
pergeseran penting. Dari sekadar Rechtsstaat ala Eropa Kontinental atau
Rule of Law ala Anglo-Saxon, Indonesia menemukan identitasnya dalam
konsep negara hukum Pancasila. Konsep ini, menurut Tahir Azhary,
adalah genus begrip yang tidak hanya mencakup elemen-elemen dari
kedua tradisi hukum tersebut, tetapi juga diwarnai oleh nilai-nilai lokal
dan keagamaan. UUD 1945 hasil amandemen mencerminkan perpaduan
ideal ini. Di satu sisi, ia memenubhi ciri-ciri negara hukum modern seperti
yang dikemukakan oleh Friedrich Julius Stahl yaitu adanya perlindungan
HAM, pemisahan kekuasaan, pemerintahan berdasarkan hukum, dan
pengawasan yudisial. Di sisi lain, ia menjembatani nilai-nilai tersebut
dengan kearifan lokal yang tertuang dalam Pancasila, menciptakan
sebuah sistem yang unik dan sesuai dengan konteks keindonesiaan.

Amandemen UUD 1945 adalah upaya sistematis untuk memper-
kuat konstitusionalisme, yaitu paham pembatasan kekuasaan negara.
Konstitusionalisme, menurut Jimly Asshiddiqie, bukan hanya gagasan,
melainkan implementasi nyata dalam kehidupan bernegara. Dengan
merumuskan jaminan HAM secara rinci dalam konstitusi, para pendiri
bangsa pasca-reformasi secara sadar dan sengaja menempatkan batas-
batas yang jelas bagi kekuasaan negara. Mereka memahami bahwa tanpa
pembatasan yang kuat, kekuasaan negara bisa menjadi alat penindasan
yang paling efektif. Oleh karena itu, amandemen UUD 1945 tidak bisa
dipandang hanya sebagai perubahan teks, melainkan sebagai sebuah
revolusi konstitusional yang mengembalikan kedaulatan kepada rakyat
dan menempatkan HAM sebagai pusat dari seluruh tatanan hukum.

Kehadiran pasal-pasal baru tentang HAM dalam UUD 1945 juga
mencerminkan pandangan bahwa hak asasi manusia adalah sesuatu yang
melekat pada kodrat manusia itu sendiri, bersifat universal dan tidak
dapat dihilangkan. Seperti yang didefinisikan oleh PBB, HAM adalah
hak-hak yang inheren dalam diri kita dan tanpanya kita tidak bisa hidup
sebagai manusia. Para ahli lain seperti Nickel dan Szabo juga menegaskan
bahwa HAM adalah norma-norma yang bersifat definitif, universal, dan

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



valid secara independen dari pengakuan sistem hukum suatu negara.
Amandemen UUD 1945 menginternalisasi pandangan-pandangan ini,
menjadikan konstitusi kita selaras dengan perkembangan pemikiran
HAM global.

Dalam konteks ini, transformasi hukum HAM melalui amandemen
konstitusi bukan sekadar pekerjaan teknis. Ini adalah sebuah proses pemi-
kiran yang mendalam, reflektif, dan penuh kesadaran historis. Proses ini
memaksa kita untuk melihat kembali makna dari kemerdekaan, kedau-
latan rakyat, dan keadilan sosial. Amandemen konstitusi adalah cara
bangsa ini untuk berdialog dengan masa lalunya, berhadapan dengan
kegagalannya dalam melindungi hak-hak warga negara, dan menata
ulang masa depannya. Dengan demikian, UUD 1945 kini berfungsi
sebagai kompas moral, yang tidak hanya mengarahkan jalannya peme-
rintahan, tetapi juga mengingatkan kita pada janji-janji konstitusional
yang harus terus dijaga, diperjuangkan, dan diwujudkan. Perjalanan ini
masih jauh dari selesai, dan semangat amandemen harus terus hidup
dalam setiap interpretasi hukum dan setiap tindakan politik.

Konstitusionalisme sebagai Batas Kekuasaan demi
HAM

Pembatasan kekuasaan merupakan isu sentral dalam sejarah pemikiran
politik. Kekuasaan, sebagai instrumen esensial dalam membangun pera-
daban dan ketertiban, memiliki potensi inheren untuk disalahguna-
kan, yang dapat berujung pada penindasan dan kesewenang-wenangan.
Kekuasaan yang absolut, seperti yang diungkapkan oleh Lord Acton,
cenderung korup (Lazarski, 2012, p. 41). Dengan demikian, korupsi
kekuasaan dapat merusak martabat manusia. Konstitusionalisme hadir
sebagai ideologi fundamental yang menolak kekuasaan tak terbatas.
Paham ini menuntut agar kekuasaan tersebut dibatasi oleh hukum, bukan
oleh kehendak personal penguasa, dengan tujuan utama melindungi

martabat manusia.

Konstitusi sebagai Pilar Hak Asasi Manusia

35



36

Gagasan pembatasan kekuasaan merupakan hasil dari perjalanan
sejarah yang panjang dan respons kolektif terhadap tirani serta absolu-
tisme. Dari Magna Charta di Inggris pada tahun 1215, yang membatasi
kekuasaan Raja John, hingga Deklarasi Kemerdekaan Amerika Serikat
dan Revolusi Prancis, setiap pergerakan historis adalah penolakan terha-
dap pemahaman bahwa kekuasaan berasal dari otoritas ilahi. Sebaliknya,
legitimasi kekuasaan yang sah harus berasal dari persetujuan rakyat.
Konstitusionalisme, menurut Eric Barent, adalah sebuah paham yang
menghendaki pembatasan terhadap kekuasaan pemerintah melalui
sebuah konstitusi. Ja merupakan benteng yang dibangun masyarakat
untuk melindungi diri mereka dari penyalahgunaan kekuasaan oleh
negara. Dalam pandangan Mc Ilwan yang dikutip Adnan Buyung
Nasution, paham ini memiliki dua unsur fundamental: adanya batas-
batas hukum terhadap kekuasaan yang sewenang-wenang dan pertang-
gungjawaban politik pemerintah kepada rakyat yang diperintah.

Dalam kerangka pemikiran konstitusionalisme, dua konsep utama
yang saling terkait erat adalah negara hukum dan perlindungan hak asasi
manusia (HAM). Keduanya merupakan implementasi praktis dari prinsip
pembatasan kekuasaan. Negara hukum, atau rule of law, adalah prinsip
yang menegaskan bahwa tidak ada individu atau lembaga, termasuk
pemerintah, yang berada di luar jangkauan hukum. Semua tindakan
pemerintah, baik legislatif, eksekutif, maupun yudikatif, harus dijalankan
dalam kerangka hukum yang sah. Prinsip ini berfungsi sebagai meka-
nisme pembatasan kekuasaan, memastikan tidak ada penyalahgunaan
wewenang dan memberikan kesempatan bagi rakyat untuk menuntut
perlindungan jika hak-hak mereka dilanggar. A.V. Dicey, seorang pakar
hukum Inggris, secara klasik merumuskan prinsip ini sebagai supremasi
hukum yang universal, yang mengatasi kekuasaan negara (Loughlin,
2018, p. 662).

Prinsip negara hukum memastikan bahwa tidak ada individu atau
lembaga, termasuk pemerintah, yang berada di luar hukum. Semua
tindakan pemerintah, baik legislatif, eksekutif, maupun yudikatif, harus

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



dijalankan dalam kerangka hukum yang sah. Prinsip ini membatasi keku-
asaan negara untuk memastikan tidak ada penyalahgunaan kekuasaan
dan memberikan kesempatan bagi rakyat untuk menuntut perlindungan
jika hak-hak mereka dilanggar. Misalnya, di negara yang menganut sistem
konstitusional yang kuat, setiap keputusan yang diambil oleh pemerintah
harus mematuhi prosedur hukum yang ditetapkan dalam konstitusi. Hal
ini termasuk jaminan hak untuk beracara di pengadilan dan prinsip
bahwa semua orang setara di hadapan hukum.

Sementara itu, perlindungan HAM menjadi tujuan utama dari
negara hukum. Tanpa jaminan HAM yang kokoh, konsep negara hukum
akan kehilangan maknanya. Dalam sistem ini, hak-hak individu tidak
hanya diakui, tetapi juga dilindungi oleh mekanisme hukum yang tegas.
Pemerintah bertanggung jawab untuk memastikan semua individu
memiliki akses keadilan dan perlindungan hukum. Ide tentang perlin-
dungan HAM ini tidak lahir dari paham individualisme liberalisme
semata. Seperti yang dikemukakan dalam referensi, instrumen-instru-
men HAM seperti Magna Charta, Petition of Rights, hingga Deklarasi
Universal HAM PBB, lahir dari tuntutan kolektif rakyat yang menentang
absolutisme dan diktatorisme. Ini adalah ekspresi universal dari perla-
wanan terhadap kesewenang-wenangan penguasa.

Di Indonesia, pergulatan dengan konstitusionalisme dan pemba-
tasan kekuasaan juga memiliki sejarah yang kaya. Sejarah ketatanega-
raan mencatat dinamika menarik mengenai pengaturan HAM dalam
konstitusi. UUD 1945, Konstitusi RIS 1949, dan UUDS 1950, ketiganya
memuat pengaturan dan perlindungan HAM. Namun, setiap konstitusi
memiliki nuansanya sendiri. UUD 1945 yang dirancang oleh tokoh-tokoh
kemerdekaan, pada awalnya, diwarnai oleh silang pendapat mengenai
pencantuman materi HAM secara eksplisit. Perdebatan ini, terutama
antara kubu Soekarno-Soepomo yang menolak dan kubu Hatta-Yamin
yang menginginkan, akhirnya menghasilkan kompromi. Materi HAM
dicantumkan secara terbatas dan lebih bersifat implisit, dengan dalih
bahwa hal-hal ini dapat ditemukan jika diteliti lebih mendalam.

Konstitusi sebagai Pilar Hak Asasi Manusia

37



38

Kekhawatiran Hatta dan Yamin tentang potensi kesewe-
nang-wenangan penguasa jika materi HAM tidak diatur secara eksplisit
terbukti memiliki dasar historis. Sejarah bangsa ini, terutama di masa
Orde Baru, menunjukkan bagaimana kekuasaan yang kurang terkendali
dan konstitusi yang minim pengaturan HAM dapat membuka celah bagi
terjadinya pelanggaran hak. Setelah tumbangnya rezim Orde Baru dan
memasuki Era Reformasi, semangat konstitusionalisme dan perlindungan
HAM menemukan momentumnya. Empat kali amandemen UUD 1945
yang dilakukan dari tahun 1999 hingga 2002, menjadi bukti nyata adanya
kemauan politik untuk memperbaiki kesalahan masa lalu. Amandemen
ini secara fundamental mengubah UUD 1945 dari konstitusi yang minim
pengaturan menjadi konstitusi yang kuat dan berorientasi pada HAM.

Perubahan paling monumental adalah pencantuman Bab XA tentang
HAM, dari Pasal 28A hingga 28]. Langkah ini merupakan pernyataan
tegas bahwa HAM bukan lagi pelengkap, tetapi fondasi utama negara.
Jaminan HAM dalam UUD 1945 pasca-amandemen menjadi lebih
luas dan eksplisit, bahkan hampir mencakup semua pengaturan dalam
Deklarasi Universal HAM 1948. Perubahan ini juga menegaskan bahwa
kekuasaan negara di Indonesia memiliki batas yang jelas, tidak lagi
mutlak, dan harus tunduk pada perlindungan hak-hak dasar warga
negara.

Perkembangan ini sejalan dengan pandangan Soetandyo
Wignyosoebroto yang menyatakan bahwa ide konstitusionalisme dapat
dipulangkan ke dalam dua esensi: konsep negara hukum yang menyata-
kan bahwa kewibawaan hukum mengatasi kekuasaan negara, dan konsep
hak-hak sipil warga negara yang dijamin oleh konstitusi. Amandemen
UUD 1945 mengukuhkan kedua esensi ini. Tindakan tersebut secara
historis mengakui bahwa negara dibentuk bukan untuk menguasai,
melainkan untuk melayani dan melindungi warganya. Konstitusi, dalam
kerangka ini, menjadi alat vital untuk mengawasi dan membatasi keku-
asaan tersebut.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



Konstitusionalisme adalah sebuah proses yang berkelanjutan. Ia
merupakan refleksi dari pengalaman kolektif suatu bangsa. Sebuah
konstitusi tidak akan bermakna tanpa komitmen untuk menegakkannya.
Konstitusionalisme membutuhkan kesadaran, keberanian, dan partisipasi
setiap warga negara untuk mewujudkan konstitusi sebagai realitas yang
hidup. Ia bukan sekadar teks hukum, melainkan sebuah etika politik yang
mendasari setiap tindakan negara, memastikan bahwa setiap kebijakan
dan keputusan selalu berorientasi pada perlindungan dan pemajuan

martabat manusia.

Konstitusi sebagai Pilar Hak Asasi Manusia

39



+ KONSTITUSI -

@HAK ASASI
MANUSIA

Teori dan Tantangan Kontemporer

o



BAB Il

HAK ASASI MANUSIA DALAM PRAKTIK
NASIONAL DAN GLOBAL



42

Jaminan HAM dalam Undang-Undang No. 39/1999
dan UU No. 26/2000

Setelah pintu reformasi terbuka, sebuah babak baru dalam sejarah hukum
dan politik Indonesia dimulai. Gelombang perubahan yang mengalir
sejak tahun 1998 tidak hanya menumbangkan sebuah rezim, tetapi juga
membangkitkan kesadaran kolektif untuk menata ulang pondasi bernegara.
Di antara sekian banyak agenda yang mendesak, satu isu tampil ke permu-
kaan dengan begitu kuat: hak asasi manusia. Selama berpuluh-puluh tahun,
konsep ini kerap dianggap sebagai wacana asing atau bahkan ancaman,
sehingga pengaturannya dalam konstitusi terkesan terbatas dan tersirat.
Reformasi menuntut pengakuan yang lebih nyata, lebih eksplisit, dan
lebih terlembagakan. Tuntutan ini bukan hanya datang dari kalangan
aktivis atau intelektual, melainkan juga dari rakyat yang telah merasakan
langsung dampak dari praktik-praktik kekuasaan yang sewenang-wenang.
Mereka yang menjadi korban kekerasan, diskriminasi, dan ketidakadilan
membutuhkan sebuah kerangka hukum yang tidak hanya menjanjikan
perlindungan di atas kertas, tetapi juga menyediakan jalan nyata menuju
keadilan.

Dalam iklim politik yang penuh dinamika itu, lahirlah dua tonggak legis-
latif yang menjadi jawaban atas tuntutan zaman: Undang-UndangNomor
39 Tahun 1999 tentang Hak Asasi Manusia dan Undang-UndangNomor
26 Tahun 2000 tentang Pengadilan Hak Asasi Manusia. Kedua Undang-
Undangini tidak dapat dipisahkan; keduanya saling melengkapi. Jika UU
No. 39/1999 adalah deklarasi filosofis dan normatif, yang mendefinisikan
dan mengakui keberadaan HAM, maka UU No. 26/2000 adalah pene-
gasan fungsional yang memberikan kekuatan pelaksana, menyediakan
mekanisme untuk menuntut keadilan. Keduanya merupakan manifestasi
dari komitmen sebuah bangsa yang sedang berproses menuju pematangan
demokrasi, sebuah perjalanan di mana hak dan martabat manusia tidak
lagi menjadi komoditas politik yang bisa diperdagangkan, tetapi fondasi
moral yang tak tergoyahkan.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



Sebelum berbicara tentang penegakan, seseorang harus terlebih dahulu
memahami apa yang hendak ditegakkan. UU No. 39/1999 hadir untuk
mengisi kekosongan hukum yang selama ini terasa. Di bagian menimbang,
Undang-Undangini meletakkan fondasi filosofisnya yang kokoh. Manusia
dipandang sebagai ciptaan Tuhan Yang Maha Esa yang dianugerahi hak
asasi untuk menjamin harkat dan martabat dirinya. Hak-hak ini bersifat
kodrati, universal, dan langgeng, sehingga harus dilindungi oleh negara,
hukum, pemerintah, dan setiap individu. Narasi ini melampaui sekadar
kerangka hukum; ia membawa dimensi teologis dan moral, menempatkan
HAM bukan sebagai konstruksi manusia semata, melainkan anugerah yang
harus dihormati. Lebih dari itu, Undang-Undang ini secara eksplisit menga-
kui tanggung jawab Indonesia sebagai anggota Perserikatan Bangsa-Bangsa,
mengemban tugas moral dan hukum untuk menjunjung tinggi Deklarasi
Universal HAM 1948. Ini adalah sebuah pengakuan yang matang akan
posisi Indonesia dalam panggung global, menunjukkan bahwa jaminan
HAM di dalam negeri adalah bagian integral dari komitmen internasional,
bukan semata-mata produk dari desakan pihak luar. Dengan demikian, UU
ini mengikat Indonesia pada standar moral dan hukum yang lebih tinggi,
baik di mata domestik maupun internasional.

Undang-Undang ini mencoba membangun sebuah arsitektur perlin-
dungan HAM yang komprehensif. Di Pasal 1, misalnya, definisi HAM
dijelaskan sebagai seperangkat hak yang melekat pada hakikat dan keber-
adaan manusia, sebuah definisi yang sangat luas dan inklusif. Di sana juga
terdapat definisi kewajiban dasar manusia, sebagai pengingat bahwa hak
dan kewajiban adalah dua sisi mata uang yang tidak terpisahkan. Hak
individu hanya bisa tegak jika ada kesadaran akan kewajiban terhadap
sesama dan masyarakat. Hal ini mencerminkan kearifan lokal yang menye-
imbangkan individualisme dan komunitarianisme, sebuah pemahaman
bahwa kebebasan individu tidak dapat dipisahkan dari tanggung jawab
sosial. Definisi diskriminasi dan penyiksaan yang termuat di dalamnya
juga sangat rinci, menunjukkan upaya untuk mengidentifikasi dan mena-
mai kejahatan-kejahatan terhadap kemanusiaan yang sering kali terjadi di
masa lalu. Pemetaan ini bukan sekadar formalitas hukum; ia adalah sebuah

Hak Asasi Manusia dalam Praktik Nasional Dan Global

43



44

langkah sadar untuk memberikan nama pada penderitaan, sebuah langkah
awal yang esensial untuk mencari keadilan dan memastikan bahwa sejarah
kelam tidak akan terulang.

Salah satu hal paling signifikan dalam UU No. 39/1999 adalah pembe-
daan antara hak yang dapat dikurangi (derogable rights) dan yang tidak
dapat dikurangi (non-derogable rights). Pasal 4 secara tegas menyatakan
beberapa hak yang tidak dapat dikurangi dalam keadaan apapun dan oleh
siapapun. Hak untuk hidup, hak untuk tidak disiksa, hak kebebasan pribadi,
pikiran dan hati nurani, hak beragama, dan hak untuk tidak dituntut atas
dasar hukum yang berlaku surut (Undang-Undang (UU) Nomor 39 Tahun
1999 Tentang Hak Asasi Manusia, n.d.), adalah contoh-contoh hak yang
menjadi pondasi utama ini. Deklarasi tegas ini menjadi semacam benteng
moral. Dalam situasi krisis politik, perang, atau keadaan darurat, hak-hak
ini tidak boleh disisihkan. Ia berfungsi sebagai pengingat yang kuat bahwa
bahkan dalam situasi paling genting, martabat manusia harus tetap dijun-
jung tinggi. Ia adalah sebuah kompas etis yang memandu setiap tindakan
negara, memastikan bahwa kekuasaan tidak akan pernah lagi melampaui
batas-batas kemanusiaan.

Perlindungan HAM yang diakui dalam UU No. 39/1999 juga meliputi
spektrum yang sangat luas. Mulai dari hak untuk hidup (Pasal 9), hak
berkeluarga dan melanjutkan keturunan (Pasal 10), hak mengembangkan
diri (Pasal 11-16), hingga hak untuk memperoleh keadilan (Pasal 17-19).
Di dalamnya juga terdapat pasal-pasal yang secara spesifik melindungi
hak perempuan dan anak, serta hak-hak dalam masyarakat hukum adat.
Dengan memberikan perhatian khusus pada kelompok rentan, Undang-
Undangini menunjukkan kepekaan sosialnya. Ia tidak hanya berbicara
tentang hak manusia secara abstrak, tetapi mencoba melihat manusia dalam
konteksnya yang konkret, dengan segala kerentanan dan keunikannya. Ini
adalah sebuah langkah yang menunjukkan kedewasaan dalam memahami
bahwa keadilan tidak berarti memperlakukan semua orang sama, tetapi
memperlakukan setiap orang secara adil sesuai dengan kebutuhan dan
kondisinya.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



Namun, pengakuan hak tanpa mekanisme penegakan ibarat sebuah
janji kosong. Di sinilah UU No. 26/2000 mengambil perannya. Lahir satu
tahun setelah UU No. 39/1999, Undang-Undangini bukan sekadar suple-
men, melainkan sebuah kebutuhan krusial. Ia secara spesifik membentuk
Pengadilan Hak Asasi Manusia sebagai pengadilan khusus untuk mena-
ngani pelanggaran HAM yang berat. Pemilihan kata “pengadilan khusus”
menunjukkan kesadaran bahwa kejahatan HAM yang berat tidak bisa dise-
lesaikan melalui mekanisme peradilan biasa. Dibutuhkan sebuah institusi
dengan wewenang, prosedur, dan jangkauan yang spesifik. Pasal 1 UU ini
dengan jelas membedakan pelanggaran hak asasi manusia secara umum
dengan pelanggaran hak asasi manusia yang berat.

Undang-Undang ini mendefinisikan secara tegas apa yang dimak-
sud dengan pelanggaran hak asasi manusia yang berat. Menurut Pasal 7,
pelanggaran tersebut mencakup kejahatan genosida dan kejahatan terhadap
kemanusiaan. Pasal 8 merinci kejahatan genosida sebagai tindakan yang
dilakukan dengan maksud untuk menghancurkan atau memusnahkan
seluruh atau sebagian kelompok bangsa, ras, etnis, atau agama. Ini terma-
suk pembunuhan, penderitaan fisik atau mental yang berat, dan upaya
mencegah kelahiran di dalam kelompok tersebut. Di sisi lain, kejahatan
terhadap kemanusiaan yang diatur dalam Pasal 9 merujuk pada serangan
sistematis atau meluas terhadap penduduk sipil, termasuk pembunuhan,
pemusnahan, perbudakan, pengusiran, penyiksaan, dan penghilangan
orang secara paksa. Definisi-definisi ini bukan hanya sekadar batasan
hukum; mereka adalah cerminan dari tragedi-tragedi kemanusiaan yang
pernah terjadi. Dengan memberikan definisi yang jelas, Undang-Undangini
mencoba membangun sebuah memori kolektif, memastikan bahwa keja-
hatan-kejahatan itu tidak akan terlupakan dan para pelakunya dapat
dimintai pertanggungjawaban.

Pengadilan HAM tidak hanya memiliki yurisdiksi di dalam wilayah
teritorial Indonesia. Pasal 5 secara tegas memberikan wewenang kepada
pengadilan ini untuk memeriksa dan memutus perkara pelanggaran
HAM berat yang dilakukan di luar batas teritorial Indonesia oleh warga

Hak Asasi Manusia dalam Praktik Nasional Dan Global

45



46

negara Indonesia. Ini adalah sebuah langkah progresif yang menunjukkan
bahwa keadilan tidak mengenal batas geografis. Pelaku kejahatan tidak
dapat bersembunyi di luar negeri dan lolos dari jerat hukum. Sebaliknya,
jangkauan pengadilan ini mencerminkan prinsip keadilan universal dan
kewajiban negara untuk memastikan bahwa warga negaranya mematuhi
norma-norma HAM global, di mana pun mereka berada. Namun, perja-
lanan UU No. 26/2000 tidaklah tanpa tantangan. Sejak awal, pembentukan
pengadilan ini diupayakan untuk memberikan keadilan bagi korban-kor-
ban pelanggaran HAM masa lalu. Pergulatan politik untuk menghadirkan
pengadilan ad hoc bagi kasus-kasus sebelum tahun 2000 menunjukkan
betapa rumitnya memadukan keadilan transisional dengan hukum positif.
Proses ini sering kali diwarnai oleh tarik-menarik kepentingan, tekanan
publik, dan hambatan birokrasi. Ia adalah sebuah cermin yang menun-
jukkan bahwa sebuah hukum, sekuat apa pun substansinya, tidak akan
berfungsi secara otomatis. la membutuhkan kehendak politik, keberanian
institusi, dan partisipasi aktif dari masyarakat sipil untuk benar-benar
hidup.

Kedua Undang-Undang ini menjadi satu kesatuan yang utuh. UU No.
39/1999 adalah jiwa yang memberikan roh pada konsep HAM, semen-
tara UU No. 26/2000 adalah raga yang memberikan kemampuan untuk
bergerak dan bertindak. Keduanya menjadi simbol dari sebuah bangsa
yang berupaya untuk berdamai dengan masa lalunya, membangun masa
kini yang lebih adil, dan meletakkan fondasi bagi masa depan yang lebih
bermartabat. Ini bukan sekadar produk hukum; ia adalah sebuah deklarasi
moral dan sosial. Kehadirannya adalah sebuah pengakuan bahwa perja-
lanan Indonesia menuju negara yang menghormati HAM adalah sebuah
proses yang panjang, berliku, dan membutuhkan partisipasi dari setiap
individu. Di balik pasal-pasal dan ayat-ayatnya, terdapat harapan akan
sebuah masyarakat yang tidak hanya memahami hak, tetapi juga mengha-
yati kewajiban, dan tidak hanya menuntut keadilan, tetapi juga berjuang
untuk mewujudkannya.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



Pengaruh Instrumen HAM Internasional terhadap Sistem
Nasional

Perkembangan historis dan evolusi hukum kontemporer memperlihatkan
bahwa gagasan kedaulatan negara tidak lagi dipahami sebagai otoritas
yang mutlak dan terisolasi. Sebaliknya, norma-norma global, khususnya
yang berkaitan dengan hak asasi manusia (HAM), telah memengaruhi
batas-batas tradisional kedaulatan. Fenomena ini menempatkan Indonesia
pada posisi yang mengharuskan sistem hukum nasional untuk menyelaras-
kan diri dengan standar minimum yang telah disepakati oleh komunitas
internasional. Globalisasi, melalui instrumen hukum internasional dan
tekanan opini publik dunia, telah menciptakan sebuah ekosistem hukum
yang saling terhubung, di mana tindakan suatu negara dapat diukur dan
dievaluasi berdasarkan kriteria universal. Konsep kedaulatan yang absolut
kini telah digantikan oleh gagasan kedaulatan yang bertanggung jawab,
di mana legitimasi kekuasaan negara tidak hanya berasal dari pengakuan
internal, tetapi juga dari kemampuannya untuk melindungi dan mempro-
mosikan hak-hak dasar warga negaranya sesuai dengan standar global. Ini
merupakan pergeseran fundamental dari pendekatan yang berorientasi
pada negara (state-centric) menuju pendekatan yang berorientasi pada
individu (individual-centric), di mana individu memiliki hak-hak yang
inheren dan tidak dapat diganggu gugat, terlepas dari di mana mereka
berada. Pengaruh ini tidak hanya berdampak pada pembentukan hukum,
tetapi juga pada cara negara berinteraksi dengan komunitas internasional,
termasuk dalam hal diplomasi, perdagangan, dan kerjasama multilateral.

Dinamika pengaruh instrumen HAM internasional terhadap Indonesia
dapat dianalisis melalui beberapa tahapan. Meskipun prinsip-prinsip HAM
telah diakomodasi secara implisit dalam Undang-Undang Dasar 1945
(UUD 1945) sejak awal kemerdekaan, butuh waktu yang substansial bagi
gagasan-gagasan tersebut untuk terlembaga secara kuat. Titik balik yang
signifikan adalah Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia (DUHAM) 1948.
Dokumen ini, yang lahir sebagai respons terhadap trauma Perang Dunia
I, merupakan pernyataan moral yang fundamental.

Hak Asasi Manusia dalam Praktik Nasional Dan Global

47



48

DUHAM menegaskan bahwa hak-hak dasar, seperti hak untuk hidup
dan kebebasan, bukan merupakan isu domestik semata, melainkan meru-
pakan hak universal yang melekat pada setiap individu. Sebagai anggota
Perserikatan Bangsa-Bangsa (PBB), Indonesia secara moral dan politik
terikat untuk mengintegrasikan nilai-nilai ini, meskipun proses adopsi
formalnya berlangsung secara bertahap. Pengakuan ini bukan hanya simbo-
lis; ia membuka jalan bagi dialog berkelanjutan antara idealisme global dan
realitas domestik, menempatkan isu HAM dalam agenda kebijakan luar
negeri dan domestik. Peran DUHAM dalam konteks ini sangat strategis
karena ia berfungsi sebagai tolok ukur universal yang memberikan legiti-
masi moral bagi gerakan HAM di seluruh dunia, termasuk di Indonesia.
Sebelum adanya DUHAM, perdebatan tentang HAM seringkali terko-
tak-kotak dalam perspektif budaya dan politik lokal. Dengan adanya dekla-
rasi ini, sebuah kerangka kerja universal yang bersifat non-diskriminatif
dan inklusif menjadi tersedia, memungkinkan berbagai negara untuk
bersepakat pada satu set standar minimum meskipun dengan interpretasi
yang mungkin berbeda. Hal ini mendorong pembentukan opini publik
global yang secara bertahap mulai menuntut akuntabilitas dari negara-
negara yang gagal melindungi hak-hak warganya, sehingga menciptakan
tekanan eksternal yang signifikan bagi Indonesia.

Pada era Orde Baru, pengaruh instrumen internasional cenderung
terbatas pada wacana. HAM sering kali dikesampingkan dengan dalih
menjaga stabilitas dan memprioritaskan pembangunan. Pengaturan HAM
dalam UUD 1945 pada masa itu bersifat minimal, dan tidak ada kerangka
legislatif yang kuat untuk melindunginya. Hal ini menciptakan jurang
pemisah yang lebar antara komitmen politik dan realitas implementasi.
Kebebasan individu dibatasi, dan pengawasan terhadap kekuasaan negara
hampir tidak berfungsi. Salah satu contoh yang paling menonjol adalah
minimnya perlindungan terhadap kebebasan berpendapat dan berserikat,
di mana organisasi masyarakat sipil dan media massa berada di bawah
kontrol ketat pemerintah. Akibatnya, instrumen internasional pada periode
tersebut berfungsi lebih sebagai peta teoretis tanpa mekanisme yang efektif
untuk memandu tindakan hukum domestik.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



Konsep stabilitas politik yang diusung oleh pemerintah saat itu sering-
kali dijadikan pembenaran untuk membatasi hak-hak sipil dan politik.
Berbagai kasus pembredelan media, pengekangan aktivitas mahasiswa, dan
pembubaran organisasi yang dianggap kritis menjadi bukti nyata bahwa
negara lebih mengutamakan kontrol daripada perlindungan hak asasi.
Instrumen internasional seperti DUHAM dan ICCPR, meskipun dikenal
oleh para akademisi dan birokrat, tidak memiliki kekuatan hukum yang
mengikat secara langsung dan tidak menjadi prioritas dalam pembuatan
kebijakan. Pengaruhnya terbatas pada ranah wacana intelektual di kalangan
minoritas terpelajar, sementara di tingkat praksis, penegakan hukum masih
sangat dipengaruhi oleh kepentingan kekuasaan.

Pergeseran mendasar terjadi pasca Reformasi 1998. Pada periode
tersebut, tuntutan terhadap keadilan dan perlindungan HAM menjadi isu
sentral. Dalam iklim politik yang lebih terbuka, pengaruh instrumen HAM
internasional menjadi sangat jelas. Tuntutan global dan aspirasi domestik
untuk perubahan bertemu pada satu titik. Kejatuhan rezim otoriter mencip-
takan ruang politik yang memungkinkan wacana HAM berkembang dari
sekadar retorika menjadi agenda legislatif yang konkret. Proses ini bukan
sekadar respons reaktif, melainkan hasil dari perjuangan panjang aktivis
HAM dan tekanan internasional yang konsisten. Hal ini memicu lahirnya
Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999 tentang Hak Asasi Manusia dan
Undang-Undang Nomor 26 Tahun 2000 tentang Pengadilan Hak Asasi
Manusia. Kedua undang-undang ini menjadi bukti nyata adopsi norma-
norma internasional ke dalam sistem hukum nasional Indonesia.

Proses ini dikenal sebagai konvergensi normatif, yang menggam-
barkan upaya sistematis untuk menyelaraskan hukum domestik dengan
standar internasional yang telah diakui. Secara spesifik, UU No. 39/1999
merespons secara substansial prinsip-prinsip yang terkandung dalam
DUHAM dan Kovenan Internasional tentang Hak-Hak Sipil dan Politik
(ICCPR), serta kovenan-kovenan lainnya, dengan mendefinisikan secara
rinci hak-hak sipil, politik, ekonomi, sosial, dan budaya. Dokumen ini
secara eksplisit mengatur hak-hak fundamental seperti hak untuk hidup,

Hak Asasi Manusia dalam Praktik Nasional Dan Global

49



50

hak atas kebebasan, hak untuk tidak disiksa, dan hak untuk mendapat-
kan keadilan, yang sebelumnya tidak terperinci dalam undang-undang.
Sementara itu, UU No. 26/2000 memberikan mekanisme hukum formal
untuk mengadili pelanggaran HAM yang berat, seperti genosida dan keja-
hatan terhadap kemanusiaan. Adanya pengadilan khusus ini menunjukkan
komitmen serius negara untuk tidak membiarkan kejahatan luar biasa
tersebut tanpa pertanggungjawaban, meskipun implementasinya masih
menjadi perdebatan. Lahirnya kedua undang-undang ini juga menandai
perubahan paradigma dari pendekatan yang cenderung represif menjadi
pendekatan yang lebih berorientasi pada perlindungan dan pemenuhan
hak-hak dasar warga negara.

Meskipun demikian, proses adopsi dari satu sistem hukum ke sistem
hukum lain, atau legal transplant, tidak sepenuhnya bebas dari tantangan.
Implementasi undang-undang HAM sering kali terbentur oleh realitas
politik, sosial, dan budaya di Indonesia. Meskipun kerangka legislatif telah
terbentuk, pelaksanaannya di lapangan masih menunjukkan kesenjangan
antara teks hukum (lex scripta) dan praktik yang sebenarnya. Fenomena
resistensi birokrasi menjadi salah satu hambatan utama, di mana kurangnya
pemahaman, inersia kelembagaan, atau bahkan ketiadaan kemauan politik
di kalangan aparat penegak hukum menghambat penegakan hukum yang
efektif. Selain itu, keterbatasan sumber daya dan sistem pendidikan yang
belum sepenuhnya menginternalisasi nilai-nilai HAM juga berkontribusi
pada tantangan ini. Dinamika politik-hukum, di mana kepentingan jangka
pendek kerap mengalahkan komitmen jangka panjang terhadap HAM,
semakin mempersulit harmonisasi antara kewajiban internasional dan
praktik nasional.

Di sisi lain, pengaruh instrumen HAM internasional juga mengha-
silkan dampak positif yang signifikan. Ratifikasi konvensi internasional
memberikan landasan hukum yang kuat bagi masyarakat sipil dan Komisi
Nasional Hak Asasi Manusia (Komnas HAM) untuk melakukan advo-
kasi. Instrumen internasional ini dapat dimanfaatkan sebagai alat yang
efektif untuk menuntut akuntabilitas negara di forum domestik maupun

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



internasional. Contohnya, melalui mekanisme Mahkamah Konstitusi,
masyarakat dapat mengajukan uji materi terhadap undang-undang yang
dianggap bertentangan dengan HAM. Di tingkat internasional, Indonesia
harus mempertanggungjawabkan rekam jejaknya di forum seperti Universal
Periodic Review (UPR) di PBB, di mana negara-negara lain memberikan
rekomendasi untuk perbaikan. Proses ini menunjukkan bahwa pengaruh
HAM internasional bukanlah sekadar asimilasi pasif, melainkan sebuah
dialog aktif antara aktor-aktor global dan lokal yang saling memperkuat
untuk mendorong perbaikan.

Interaksi antara instrumen HAM internasional dan sistem hukum
nasional Indonesia adalah sebuah narasi yang berkelanjutan. Ia mereflek-
sikan upaya sebuah bangsa untuk mengintegrasikan nilai-nilai universal
dengan konteks lokal. Kesenjangan antara harapan normatif dan realitas
implementatif menjadi pengingat bahwa perlindungan HAM membutuh-
kan lebih dari sekadar regulasi formal. Ia memerlukan komitmen politik
yang berkelanjutan, reformasi institusional yang mendalam, dan partisipasi
aktif dari seluruh elemen masyarakat. Upaya ini merupakan indikator
kematangan sebuah negara dalam membangun peradaban hukum yang
adil dan beradab.

Peran Lembaga Nasional dan Internasional dalam
Penegakan HAM

Perlindungan dan pemenuhan hak asasi manusia (HAM) merupakan
tanggung jawab yang melampaui ranah individu dan masyarakat, menuntut
adanya kerangka kerja kelembagaan yang kokoh serta terintegrasi, baik
pada tingkat domestik maupun global. Dalam konteks ini, institusi-insti-
tusi yang beroperasi pada tataran nasional dan internasional tidak dapat
dipandang secara parsial, melainkan sebagai komponen vital dalam suatu
ekosistem penegakan hukum yang bersifat komplementer. Peran dualistik
lembaga-lembaga ini, sebagai pilar yang menginternalisasi norma-norma
HAM dalam praktik bernegara dan sebagai mekanisme akuntabilitas,
menjadi kunci untuk mentransformasi HAM dari sekadar wacana idealis

Hak Asasi Manusia dalam Praktik Nasional Dan Global

51



52

menjadi realitas yang dapat diakses oleh setiap individu. Oleh karena itu,
analisis terhadap fungsi dan interaksi kelembagaan ini menyajikan narasi
kompleks mengenai sinergi, tantangan, dan evolusi berkelanjutan dalam
upaya kolektif untuk menegakkan martabat manusia.

Pada tataran nasional, ujung tombak penegakan HAM di Indonesia
diemban oleh beberapa institusi yang memiliki mandat serta fungsi yang
berbeda namun bersifat komplementer. Peran sentral di antaranya dipegang
oleh Komisi Nasional Hak Asasi Manusia (Komnas HAM), sebuah badan
independen yang didirikan sebagai respons terhadap tuntutan reformasi
serta kebutuhan akan pengawasan eksternal terhadap kekuasaan negara.
Berbeda dari institusi penegak hukum konvensional seperti kepolisian atau
kejaksaan, Komnas HAM tidak hanya berwenang melakukan investigasi,
melainkan juga berfokus pada fungsi pemantauan, mediasi, dan advokasi.
Komnas HAM berfungsi sebagai kanal bagi masyarakat untuk melaporkan
dugaan pelanggaran, menyediakan jalur alternatif bagi para korban yang
mungkin merasa enggan atau tidak memiliki kapabilitas untuk berha-
dapan langsung dengan sistem peradilan formal. Melalui penyelidikan
yang cermat, Komnas HAM berupaya mengumpulkan fakta, menyusun
laporan, dan pada akhirnya, merumuskan rekomendasi yang ditujukan
kepada pemerintah.

Rekomendasi-rekomendasi tersebut, meskipun secara hukum tidak
selalu memiliki kekuatan mengikat, memiliki bobot moral dan politik
yang substansial dalam mendorong perubahan kebijakan dan reformasi
institusional. Sebagai ilustrasi, rekomendasi Komnas HAM terkait kasus-
kasus pelanggaran HAM berat pada masa lalu telah menjadilandasan bagi
pembentukan tim penyelidikan ad hoc dan memicu momentum politik
untuk menuntut akuntabilitas, meskipun prosesnya sering kali berlangsung
lama dan menghadapi berbagai kendala. Selain itu, Komnas HAM juga
secara proaktif memberikan masukan konstruktif mengenai perumusan
regulasi dan kebijakan publik, guna memastikan bahwa setiap produk
hukum yang dihasilkan pemerintah selaras dengan prinsip-prinsip HAM
yang bersifat universal.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



Di samping peran mediasi dan pengawasan Komnas HAM, sistem
peradilan nasional memiliki peranan krusial sebagai benteng terakhir
dalam penegakan HAM. Namun, disadari bahwa kasus-kasus pelanggaran
HAM yang tergolong berat, seperti kejahatan genosida dan kejahatan
terhadap kemanusiaan, memiliki kompleksitas yang melampaui yurisdiksi
pengadilan umum. Sebagai konsekuensi, Pengadilan Hak Asasi Manusia
(Pengadilan HAM) dibentuk sebagai pengadilan khusus untuk mengadili
kejahatan-kejahatan luar biasa tersebut. Keberadaan pengadilan spesi-
fik ini merefleksikan pengakuan negara bahwa pelanggaran berat HAM
membutuhkan mekanisme peradilan yang terpisah, dengan kewenangan
dan prosedur yang disesuaikan, sebagaimana termaktub dalam Undang-
Undang Nomor 26 Tahun 2000.

Pengadilan HAM, melalui prosesnya, berupaya memberikan keadilan
dan akuntabilitas, tidak hanya bagi para korban pada saat ini, melainkan
juga untuk mencegah terulangnya kejahatan serupa di masa mendatang.
Undang-undang tersebut secara eksplisit mendefinisikan kejahatan geno-
sida sebagai tindakan yang dilakukan dengan niat untuk menghancurkan,
baik secara keseluruhan maupun sebagian, suatu kelompok bangsa, etnis,
ras, atau agama. Sementara itu, kejahatan terhadap kemanusiaan didefi-
nisikan sebagai serangan yang meluas atau sistematis terhadap populasi
sipil. Pengadilan ini menunjukkan komitmen Indonesia untuk mematuhi
prinsip-prinsip hukum internasional, bahkan dengan mengakui yurisdiksi
teritorialnya hingga mencakup tindakan di luar batas negara jika kejahatan
tersebut dilakukan oleh warga negara Indonesia. Meskipun demikian,
efektivitas pengadilan ini sangat bergantung pada independensi hakim,
integritas jaksa, dan dukungan politik yang kuat guna memastikan bahwa
impunitas bagi para pelaku dapat dihindari. Tantangan signifikan yang
dihadapi meliputi kesulitan dalam menghimpun alat bukti yang telah
kadaluarsa, terutama untuk kasus-kasus historis, serta potensi intervensi
politik yang dapat menghambat jalannya proses peradilan.

Di luar kerangka struktural formal negara, organisasi masyarakat sipil
(OMS), yang mencakup lembaga bantuan hukum dan berbagai lembaga

Hak Asasi Manusia dalam Praktik Nasional Dan Global

53



54

swadaya masyarakat (LSM) HAM, memiliki peran yang tidak kalah vital.
Mereka bertindak sebagai mitra kritis dan entitas pelengkap bagi insti-
tusi negara, sering kali menjadi katalisator perubahan yang digerakkan
dari bawah. OMS beroperasi secara langsung di lapangan, memberikan
pendampingan kepada korban, menyediakan bantuan hukum, melaksa-
nakan advokasi publik, serta menyebarluaskan pendidikan dan kesadaran
mengenai HAM kepada khalayak. Peran mereka sangat esensial karena
mereka mampu menjangkau kelompok-kelompok rentan yang sering kali
tidak terperhatikan oleh struktur negara, dan laporan-laporan yang mereka
hasilkan sering kali menjadi sumber informasi yang berharga bagi

Komnas HAM, bahkan bagi forum-forum internasional. Mereka
berfungsi sebagai jembatan yang menghubungkan aspirasi masyarakat
akar rumput dengan proses perumusan kebijakan pada tingkat nasional
maupun global. Sebagai ilustrasi, entitas seperti KontraS (Komisi untuk
Orang Hilang dan Korban Tindak Kekerasan) dan LBH (Lembaga Bantuan
Hukum) telah berada di barisan terdepan dalam mengadvokasi kasus-kasus
pelanggaran HAM berat dan menyediakan pendampingan hukum yang
sangat krusial bagi para korban dan keluarga mereka. Tanpa keterlibatan
aktif dari OMS, proses penegakan HAM akan kehilangan representasi
suara-suara otentik dari pihak-pihak yang paling terdampak.

Sementara itu, pada ranah global, mekanisme penegakan HAM berpe-
ran sebagai jejaring pengaman yang memastikan setiap negara mematuhi
standar universal. Peran sentral diembankan kepada Perserikatan Bangsa-
Bangsa (PBB), khususnya melalui Dewan Hak Asasi Manusia (UNHRC).
UNHRC merupakan badan antar-pemerintah yang berdedikasi untuk
mempromosikan dan melindungi hak-hak asasi manusia secara global,
serta merespons secara sistematis terhadap situasi-situasi pelanggaran
HAM (Simma et al., 2024, p. 52). Salah satu mekanisme paling signifikan
dari UNHRC adalah Universal Periodic Review (UPR), sebuah proses unik
di mana rekam jejak HAM setiap negara anggota PBB dievaluasi secara
periodik oleh negara-negara lain. UPR menciptakan sebuah forum di mana
pemerintah berkewajiban mempertanggungjawabkan kebijakan-kebijakan

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



mereka di hadapan komunitas internasional, yang pada gilirannya meng-
hasilkan rekomendasi yang dapat dimanfaatkan oleh para aktivis domestik
untuk mendesak reformasi di dalam negeri .

Proses UPR ini bersifat transparan dan mengikutsertakan OMS seba-
gai pemangku kepentingan yang dapat memberikan laporan tandingan
(shadow report) untuk melengkapi laporan resmi pemerintah. Selain UPR,
UNHRC juga mengoperasikan prosedur khusus untuk merespons isu-isu
tematik, seperti kebebasan berekspresi, hak-hak perempuan, atau penyik-
saan, melalui penugasan pelapor khusus (special rapporteurs). Para pelapor
ini memiliki mandat untuk melakukan kunjungan ke berbagai negara,
menyelidiki situasi di lapangan, dan menerbitkan laporan yang menyaji-
kan gambaran objektif mengenai kondisi HAM. Selain UNHRC, berbagai
badan perjanjian internasional (treaty bodies) yang dibentuk berdasarkan
kovenan dan konvensi PBB, seperti Komite Hak Asasi Manusia yang
bertugas memantau implementasi Kovenan Internasional tentang Hak-Hak
Sipil dan Politik (ICCPR), juga memainkan peranan signifikan. Badan-
badan ini bertanggung jawab untuk memonitor kepatuhan negara-negara
yang telah meratifikasi perjanjian HAM, menerima laporan periodik, dan
mengeluarkan rekomendasi.

Mekanisme ini menyediakan platform yang lebih teknis dan rinci
untuk menganalisis implementasi HAM di masing-masing negara. Lebih
lanjut, kolaborasi antarnegara melalui perjanjian ekstradisi, bantuan hukum
timbal balik, dan forum-forum diplomasi multilateral memungkinkan
komunitas internasional untuk bersinergi dalam memastikan bahwa para
pelaku kejahatan HAM berat tidak dapat menghindari proses hukum
dengan melarikan diri melintasi batas negara. Kerja sama ini menegaskan
prinsip bahwa keadilan, dalam konteks kejahatan HAM, tidak mengenal
sekat geografis dan bahwa kedaulatan suatu negara tidak dapat dimanfa-
atkan sebagai perisai untuk melindungi para pelaku kejahatan dari akun-
tabilitas. Konsep ini merupakan manifestasi dari yurisdiksi universal, di
mana kejahatan-kejahatan tertentu dianggap sebagai kejahatan terhadap
seluruh umat manusia.

Hak Asasi Manusia dalam Praktik Nasional Dan Global

55



56

Sinergi antara lembaga nasional dan internasional pada akhirnya
merupakan faktor kunci bagi keberhasilan penegakan HAM. Laporan-
laporan yang disusun oleh Komnas HAM dan OMS di tingkat domestik
seringkali menjadi referensi utama dan bukti bagi proses UPR di UNHRC.
Sebaliknya, rekomendasi yang dikeluarkan oleh UNHRC atau badan-
badan perjanjian PBB dapat memberikan momentum politik yang sangat
krusial bagi para aktivis domestik untuk mendesak reformasi hukum di
dalam negeri. Dinamika ini membentuk sebuah siklus umpan balik yang
konstruktif: informasi dari tingkat bawah (nasional) menjadi masukan
bagi proses di tingkat atas (internasional), yang kemudian menghasilkan
rekomendasi yang kembali mendorong perubahan pada tingkat bawah.
Proses ini menegaskan bahwa perlindungan HAM tidak berjalan secara
linier, melainkan terwujud sebagai sebuah dialog aktif antara aktor-aktor
global dan lokal.

Meskipun demikian, keberadaan kerangka kerja kelembagaan yang
komprehensif ini tidak mengimplikasikan bahwa perjuangan HAM telah
usai. Terdapat banyak tantangan substansial yang masih harus dihadapi.
Salah satu isu utamanya adalah diskrepansi antara regulasi formal dan
implementasi praktis di lapangan. Seringkali, meskipun suatu undang-
undang telah dirumuskan dengan baik, implementasinya terhambat oleh
kurangnya kemauan politik, resistensi birokrasi, atau keterbatasan sumber
daya. Kendala-kendala seperti inersia kelembagaan, minimnya pemahaman
di kalangan aparat penegak hukum, dan sistem pendidikan yang belum
sepenuhnya menginternalisasi nilai-nilai HAM masih menjadi hambatan
yang signifikan. Di samping itu, perdebatan klasik antara prinsip kedau-
latan negara dan intervensi internasional masih terus berlangsung, di mana
sebagian pihak memandang rekomendasi internasional sebagai ancaman
terhadap otonomi nasional. Kendati demikian, dinamika yang kompleks
ini mengindikasikan bahwa perlindungan HAM merupakan sebuah proses
yang panjang, berliku, dan menuntut partisipasi serta komitmen yang
berkelanjutan dari seluruh pemangku kepentingan, dari tingkat lokal
hingga global, demi membangun peradaban yang adil dan bermartabat.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



?w

BAB IV

TANTANGAN KONTEMPORER PENEGAKAN
HAM DI INDONESIA



58

Diskriminasi Rasial, Gender, dan Minoritas Agama

Pembedaan perlakuan, atau diskriminasi, pada dasarnya adalah salah satu
ironi terbesar dalam peradaban manusia. Di satu sisi, kita membangun
peradaban di atas landasan universalitas, yaitu gagasan bahwa setiap indi-
vidu memiliki martabat dan hak yang sama, terlepas dari latar belakang
apa pun. Namun, di sisi lain, praktik diskriminasi—sebuah tindakan yang
secara fundamental menyangkal prinsip tersebut—terus bersemi dan bera-
kar dalam kehidupan sehari-hari, seringkali tanpa kita sadari. Perbedaan
yang pada mulanya hanyalah sekadar variasi dalam warna kulit, suku,
jenis kelamin, atau keyakinan, perlahan-lahan berubah menjadi alasan
untuk menciptakan jurang pemisah, memupuk prasangka, dan melahirkan
ketidakadilan. Hal ini memunculkan pertanyaan mendasar: mengapa,
meskipun kita telah berabad-abad membahas persamaan dan keadilan, kita
masih kesulitan untuk menerapkannya secara konsisten dalam interaksi
sosial kita? Mungkin jawabannya terletak pada kompleksitas psikologi
manusia itu sendiri, di mana naluri untuk mengategorikan dan mencari

kesamaan di antara sesama menjadi pedang bermata dua.

Sebuah pemikiran yang meresahkan adalah betapa mudahnya kita
jatuh ke dalam jebakan ini. Diskriminasi tidak selalu berwujud konflik
bersenjata atau kebijakan yang terang-terangan menindas. Kadang, ia
bersembunyi dalam frasa-frasa yang terkesan biasa, dalam lelucon yang
dianggap sepele, atau dalam sebuah anggapan yang sudah lama tertanam
di benak banyak orang. Frasa seperti “jangan menikah dengan suku/etnis
A, nanti kamu tersiksa” atau “orang ras B memang kaya-kaya semua”
adalah contoh kecil dari prasangka yang sering kita temui, yang lama-lama
mengendap menjadi sebuah keyakinan. Prasangka-prasangka ini adalah
benih dari tindakan diskriminasi. Mereka menciptakan pembagian yang
tajam antara “kita” dan “mereka,” sebuah dikotomi yang meruntuhkan
jembatan-jembatan empati dan pemahaman. Teori Kategorisasi menun-
jukkan bahwa kecenderungan untuk membedakan kelompok kita sendiri
(in-group) dari kelompok lain (out-group) adalah hal yang alami (Reimer
etal., 2022, p. 57). Namun, ketika kecenderungan ini dibiarkan berkembang

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



tanpa refleksi kritis, ia bisa menjadi basis bagi stereotip negatif yang sulit
dihilangkan, bahkan ketika bukti-bukti di depan mata menunjukkan
sebaliknya.

Ketika prasangka ini berakar, ia melahirkan cap buruk atau stigma.
Stigma adalah sebuah generalisasi yang seringkali tidak akurat, namun
begitu kuat memengaruhi cara pandang kita. Kita cenderung mengge-
neralisasi satu individu berdasarkan kelompoknya. Jika seseorang dari
kelompok “mereka” melakukan kesalahan, seringkali kita mengaitkannya
dengan seluruh kelompok, seolah-olah kesalahan itu adalah sifat inheren.
Proses ini tidak hanya tidak adil, tetapi juga melumpuhkan kemampuan
kita untuk melihat individu apa adanya. Kita kehilangan kesempatan untuk
melihat keragaman dalam kelompok “mereka” dan hanya melihat satu citra
yang sudah terstigma. Pada titik inilah diskriminasi berubah dari sekadar
gagasan menjadi aksi, dari prasangka menjadi perlakuan tidak adil yang
nyata. Mekanisme kognitif yang disebut bias konfirmasi berperan penting
di sini; kita cenderung lebih memperhatikan informasi yang menguatkan
prasangka kita dan mengabaikan informasi yang membantahnya, mencip-
takan lingkaran setan yang memperkuat stigma.

Diskriminasi Hak Asasi Manusia (HAM) pada dasarnya adalah peno-
lakan terhadap martabat dan hak-hak yang melekat pada setiap indi-
vidu. Prinsip non-diskriminasi adalah inti dari gerakan HAM. Sejarah
telah mengajarkan bahwa tanpa prinsip ini, gagasan tentang HAM akan
menjadi kosong. Hak untuk hidup, kebebasan, dan keamanan personal
adalah hak yang universal, bukan hak yang diberikan kepada sekelom-
pok orang tertentu berdasarkan atribut mereka. Sayangnya, kita sering
menemukan bahwa hak-hak ini justru paling mudah dilanggar saat sese-
orang atau kelompok dianggap “berbeda.” Ketika hak dasar seperti akses
pendidikan, pekerjaan, atau bahkan hanya pengakuan identitas disandera
oleh prasangka, esensi kemanusiaan itu sendiri terkikis, baik bagi korban
maupun pelaku diskriminasi. Prinsip non-diskriminasi dalam HAM tidak
hanya menuntut perlakuan yang sama di mata hukum, tetapi juga menun-
tut pengakuan yang setara dalam tatanan sosial, ekonomi, dan budaya.

Tantangan Kontemporer Penegakan HAM di Indonesia

59



60

Penolakan terhadap hak seseorang karena identitasnya, misalnya, adalah
pelanggaran HAM yang serius, karena ia merampas tidak hanya haknya,
tetapi juga rasa aman dan kepemilikannya terhadap masyarakat.

Diskriminasi rasial adalah salah satu bentuk diskriminasi yang paling
menyakitkan dan berakar dalam sejarah. Di Indonesia, misalnya, sejarah
panjang kolonialisme Belanda menempatkan etnis Tionghoa sebagai warga
negara kelas dua atau “Timur Asing;” sementara masyarakat pribumi ditem-
patkan di kelas tiga. Warisan hierarki rasial ini tidak serta merta hilang
seiring berakhirnya penjajahan. Stigma terhadap etnis Tionghoa terus diwa-
riskan, seringkali didukung oleh mitos-mitos yang tidak berdasar. Salah
satu stigma yang paling kuat adalah anggapan bahwa etnis Tionghoa adalah
penguasa ekonomi yang terpisah dari masyarakat pribumi. Anggapan
ini, meskipun seringkali tidak mencerminkan realitas yang kompleks,
menimbulkan kecemburuan dan pada puncaknya, meledak menjadi keke-
rasan massal, seperti yang terjadi pada Kerusuhan Mei 1998. Kejadian ini
adalah pengingat yang tragis tentang bagaimana prasangka dapat berubah
menjadi tindakan kejam yang merampas kemanusiaan. Lebih jauh, warisan
diskriminasi ini juga tercermin dalam kebijakan-kebijakan yang pernah
ada, seperti kewajiban mengganti nama, yang memaksa sebuah identitas
untuk disembunyikan demi pengakuan sebagai bagian dari bangsa.

Namun, diskriminasi rasial di Indonesia tidak hanya terbatas pada
dinamika pribumi-Tionghoa. Realitas sosial menunjukkan bahwa kelom-
pok-kelompok etnis lain juga mengalami bentuk-bentuk diskriminasi
yang berbeda, seringkali terkait dengan stereotip regional atau penam-
pilan fisik. Contohnya, narasi yang merendahkan tentang orang-orang
dari Papua atau Maluku, atau prasangka yang terkait dengan suku-suku
tertentu di Jawa atau Sumatera, menunjukkan bahwa perpecahan ini
jauh lebih dalam. Stigma ini sering kali memanifestasikan dirinya dalam
bentuk-bentuk diskriminasi struktural, seperti hambatan dalam mencari
pekerjaan atau perlakuan tidak adil dari aparatur negara. Oleh karena
itu, kita harus mengakui bahwa perjuangan melawan diskriminasi rasial

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



adalah perjuangan yang multidimensional dan membutuhkan kesadaran
akan seluruh spektrum keberagaman di Indonesia.

Diskriminasi gender juga merupakan bentuk penindasan yang
seringkali terselubung dalam norma-norma sosial. Pembedaan perla-
kuan antara laki-laki dan perempuan, yang seringkali dianggap “wajar;,”
justru membatasi potensi dan hak-hak individu. Pandangan bahwa anak
laki-laki harus diutamakan untuk mendapatkan pendidikan atau bahwa
perempuan adalah “milik” suami setelah menikah adalah contoh dari
diskriminasi gender. Diskriminasi ini tidak hanya menghambat kema-
juan perempuan, tetapi juga membatasi laki-laki dari peran-peran yang
dianggap “non-maskulin” Dampaknya, masyarakat secara keseluruhan
kehilangan setengah dari potensi sumber daya manusianya. Pembedaan
ini menciptakan kesenjangan yang merusak tidak hanya di tingkat indi-
vidu, tetapi juga di tingkat sosial dan ekonomi. Di tempat kerja, misalnya,
diskriminasi gender masih terlihat jelas dalam bentuk kesenjangan upah,
minimnya representasi perempuan di posisi kepemimpinan (fenomena
“glass ceiling”), dan ekspektasi yang tidak adil terhadap perempuan yang
sudah menikah atau memiliki anak (Siti Ruhaini Dzuhayatin, 2020, p. 41).

Lebih lanjut, diskriminasi gender juga merugikan laki-laki. Konsep
maskulinitas toksik, yang mendefinisikan laki-laki sebagai sosok yang
harus kuat, tidak boleh menunjukkan emosi, dan dominan, membatasi
ekspresi diri dan kesejahteraan mental mereka. Laki-laki seringkali ditekan
untuk tidak menunjukkan kelemahan, membuat mereka kesulitan mencari
bantuan untuk masalah emosional dan mental. Di sisi lain, pembagian
peran gender yang kaku membatasi partisipasi laki-laki dalam kehidupan
domestik dan pengasuhan anak, yang sebenarnya merupakan pengalaman
yang sangat berharga. Diskriminasi ini, yang berakar pada norma sosial
yang usang, merugikan semua pihak dan menghalangi kita untuk mencapai
masyarakat yang benar-benar setara.

Selain itu, diskriminasi terhadap minoritas agama menjadi masalah
yang sangat penting untuk direfleksikan. Di Indonesia, sebuah negara yang
menjunjung tinggi Pancasila dan Bhinneka Tunggal Ika, masih banyak

Tantangan Kontemporer Penegakan HAM di Indonesia

61



62

warga negara yang harus menghadapi kesulitan hanya karena keyakinan
mereka. Seringkali, keyakinan di luar enam agama yang diakui secara
resmi mendapatkan stigma sebagai “ateis” atau “animisme.” Stigma ini tidak
hanya merusak citra mereka di mata masyarakat, tetapi juga secara nyata
menghalangi pemenuhan hak-hak dasar. Banyak penghayat kepercayaan,
misalnya, kesulitan mendapatkan dokumen kependudukan seperti KTP
atau akta perkawinan, yang pada gilirannya menghambat akses mereka
ke layanan publik lainnya. Perlakuan seperti ini adalah pengingat bahwa
kebebasan beragama, meskipun dijamin oleh konstitusi, masih menjadi
tantangan yang perlu terus diperjuangkan.

Masalah diskriminasi agama ini menunjukkan adanya kesenjangan
antara jaminan konstitusional dan implementasi di lapangan. Seringkali,
tekanan sosial dan interpretasi agama yang sempit menjadi penghalang
bagi kelompok minoritas untuk beribadah dan menjalankan keyakinan
mereka secara bebas. Pembangunan rumah ibadah yang sulit, penolakan
dari warga sekitar, hingga persekusi fisik adalah beberapa contoh nyata dari
diskriminasi yang mereka hadapi. Hal ini bukan hanya sekadar masalah
administratif, tetapi juga masalah eksistensial, di mana hak untuk memi-
liki keyakinan dan diakui sebagai bagian dari masyarakat dipertanyakan.
Tantangan ini menuntut kita untuk meninjau kembali arti dari toleransi,
tidak hanya sebagai sikap pasif yang “membiarkan,” tetapi sebagai penga-
kuan aktif terhadap hak setiap individu untuk berbeda.

Memahami diskriminasi secara mendalam mengajak kita untuk meli-
hat melampaui permukaan. Ia mengajak kita untuk mempertanyakan
asumsi-asumsi yang selama ini kita pegang teguh, untuk menantang
prasangka yang telah lama kita warisi. la menuntut kita untuk mengakui
bahwa setiap individu, tanpa memandang ras, gender, atau keyakinan,
adalah manusia yang berhak atas martabat dan hak-hak yang sama. Sejarah
HAM adalah sejarah perjuangan melawan diskriminasi, sebuah perjuangan
yang masih jauh dari kata usai. Oleh karena itu, tugas kita bukan hanya
sekadar mengenali diskriminasi, tetapi juga secara aktif bekerja untuk
menghapusnya, dari tingkat yang paling kecil, yaitu prasangka dalam

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



pikiran kita, hingga ke tingkat yang paling besar, yaitu kebijakan-kebijakan
yang tidak adil.

Tindakan melawan diskriminasi harus dimulai dengan refleksi
pribadi. Setiap individu harus berani menelaah pikiran dan asumsinya
sendiri. Apakah kita tanpa sadar memegang stereotip? Apakah kita pernah
menggunakan bahasa yang merendahkan tanpa bermaksud demikian?
Refleksi ini adalah langkah pertama yang krusial. Selain itu, pendidikan
memegang peran vital. Kurikulum pendidikan yang berperspektif HAM
dan multikulturalisme dapat membekali generasi muda dengan alat-alat
kritis untuk menantang prasangka dan menghargai keberagaman. Sektor
media juga memiliki tanggung jawab besar untuk tidak menyebarkan
narasi yang memecah belah dan sebaliknya, mempromosikan kisah-kisah
yang membangun jembatan antar kelompok. Pada akhirnya, perjuangan
melawan diskriminasi adalah perjuangan kolektif yang membutuhkan
komitmen dari semua lapisan masyarakat, dari individu hingga institusi,
untuk menciptakan dunia yang benar-benar inklusif dan adil bagi semua.

Politik Hukum dan Impunitas terhad Gap Pelanggaran
HAM Berat

Berbicara mengenai pelanggaran hak asasi manusia (HAM) berat di masa
lalu, kita tidak bisa mengabaikan satu bayangan yang terus membayangi,
yaitu impunitas. Impunitas adalah situasi ketika para pelaku kejahatan
serius, seperti pembunuhan massal, penyiksaan, atau kejahatan terha-
dap kemanusiaan, luput dari jerat hukum. Di Indonesia, narasi tentang
impunitas ini tidak hanya sebatas absennya proses hukum, melainkan
juga cermin dari sebuah dinamika politik hukum yang sangat kompleks.
Kita bisa melihatnya sebagai sebuah teka-teki yang terdiri dari banyak
kepingan: adanya undang-undang yang menjanjikan keadilan, namun di
sisi lain, ada kekuatan politik dan struktural yang seolah-olah menahan
proses hukum untuk berjalan. Ini adalah dilema yang kita hadapi sejak era
reformasi, sebuah periode yang dijanjikan sebagai babak baru keadilan,
namun nyatanya masih banyak utang sejarah yang belum terselesaikan.

Tantangan Kontemporer Penegakan HAM di Indonesia

63



64

Impunitas ini tidak hanya melukai korban dan penyintas, tetapi juga mele-
mahkan fondasi negara hukum itu sendiri. Ketika kejahatan berat tidak
dihukum, pesan yang tersampaikan kepada publik adalah bahwa kekuasaan
atau pengaruh tertentu berada di atas hukum. Hal ini menciptakan siklus
ketidakpercayaan yang mengikis legitimasi institusi penegak hukum dan
pada akhirnya, merusak tatanan sosial.

Era transisi dari rezim otoriter Orde Baru menuju era Reformasi
menempatkan Indonesia pada persimpangan jalan yang penting. Di satu
sisi, ada semangat yang membuncah untuk merekonstruksi sistem hukum
yang semula represif menjadi sistem hukum yang demokratis dan responsif,
dengan fokus utama pada pemenuhan HAM. Gagasan ini sejalan dengan
teori keadilan transisional, yang melihat bahwa sebuah negara yang baru
saja beralih dari rezim despotik harus menyelesaikan pelanggaran HAM
masa lalunya secara adil dan bermartabat. Namun, pengalaman dilapangan
menunjukkan bahwa jalan menuju keadilan transisional ini tidaklah mulus.
Peristiwa kekerasan militeristik masih kerap terjadi bahkan setelah jatuhnya
Orde Baru, seperti di Aceh dan Papua. Ini menunjukkan bahwa transisi
politik dan hukum yang kita jalani belum sepenuhnya berhasil melepaskan
diri dari pendekatan keamanan yang total dan represif. Akar-akar kekua-
saan yang dibangun selama puluhan tahun otoritarianisme ternyata jauh
lebih dalam dan sulit dicabut. Para aktor yang terlibat dalam pelanggaran
HAM di masa lalu sering kali masih memiliki pengaruh signifikan dalam
struktur politik dan militer pasca-reformasi, membuat upaya penegakan
hukum menjadi sangat sulit.

Pada titik inilah, kita melihat adanya sebuah “gap” yang menganga
antara harapan dan realitas. Harapan bahwa instrumen hukum yang
baru, seperti Undang-Undang Nomor 26 Tahun 2000 tentang Pengadilan
HAM, akan menjadi alat efektif untuk menjerat para pelaku. Realitasnya,
undang-undang ini justru menjadi medan pertarungan antara berbagai
lembaga dan kepentingan politik. Undang-Undang Pengadilan HAM
memperkenalkan delik pelanggaran HAM berat yang mencakup kejahatan
terhadap kemanusiaan, sebuah langkah maju yang signifikan. Namun,

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



pelaksanaannya tersendat-sendat, terutama karena adanya friksi kewe-
nangan antara Komisi Nasional Hak Asasi Manusia (Komnas HAM) dan
Kejaksaan Agung. Komnas HAM memiliki wewenang untuk melakukan
penyelidikan, tetapi wewenang penyidikan dan penuntutan berada di
tangan Kejaksaan Agung. Seringkali, hasil penyelidikan Komnas HAM
tidak ditindaklanjuti oleh Kejaksaan Agung, menciptakan kebuntuan yang
sulit dipecahkan. Prosedur hukum yang tidak jelas, seperti tidak adanya
batas waktu yang tegas bagi Kejaksaan Agung untuk merespons berkas
dari Komnas HAM, menjadi celah yang memungkinkan kasus-kasus ini
mengendap selama bertahun-tahun tanpa kejelasan.

Teka-teki impunitas menjadi semakin rumit dengan adanya faktor
politik. Laporan-laporan dari Komnas HAM, misalnya, sering kali beru-
jung pada status yang “belum direspons secara memadai” oleh Kejaksaan
Agung. Fenomena ini mengindikasikan bahwa masalahnya tidak hanya
terletak pada mekanisme hukum semata, tetapi juga pada kehendak poli-
tik yang lemah atau bahkan tidak ada. Struktur hukum kita, seperti yang
ditunjukkan oleh beberapa penelitian, seringkali tidak berjalan efektif
dalam memproses kasus pelanggaran HAM berat karena dominasi aktor-
aktor militer dan lemahnya kemauan politik dari elite yang berkuasa.
Kekuatan politik ini bisa jadi memiliki kepentingan untuk melindungi
para pelaku dari masa lalu, atau mereka terlalu enggan untuk membuka
kembali luka lama yang dikhawatirkan dapat mengganggu stabilitas politik.
Apapun alasannya, implikasinya adalah kegagalan negara untuk menjerat
pelaku secara pidana, dan ini adalah definisi sesungguhnya dari impunitas.
Kekuatan-kekuatan politik ini sering kali bermanifestasi dalam bentuk
lobi-lobi politik di parlemen atau intervensi di balik layar, yang membuat
institusi hukum kehilangan independensinya.

Satu aspek krusial dari keadilan transisional adalah “empat jendela
keadilan” yang dirumuskan oleh Komisi HAM PBB: pengungkapan kebe-
naran (truth), keadilan (justice), reparasi (reparation), dan reformasi
institusi (institutional reform) (Moh Fadhil, 2020, p. 44). Di Indonesia,
kita bisa melihat bagaimana setiap jendela ini mengalami hambatan yang

Tantangan Kontemporer Penegakan HAM di Indonesia

65



66

serius. Jendela keadilan, yang seharusnya terwujud melalui Pengadilan
HAM, mengalami stagnasi. Jendela pengungkapan kebenaran juga mene-
mui jalan buntu. Kita pernah memiliki Undang-Undang Nomor 27 Tahun
2004 tentang Komisi Kebenaran dan Rekonsiliasi (KKR) yang diharapkan
dapat menjadi sarana untuk menguak fakta dan menjembatani rekon-
siliasi. Namun, undang-undang ini dibatalkan secara menyeluruh oleh
Mahkamah Konstitusi (MK) karena dianggap tidak sejalan dengan UUD
1945. Pembatalan ini melumpuhkan mekanisme pengungkapan kebenaran
dan reparasi di tingkat nasional, sehingga harapan korban untuk menda-
patkan pengakuan dan pemulihan menjadi pupus.

Padahal, ketiadaan KKR membuat upaya pengungkapan kebenaran
menjadi terfragmentasi dan tidak memiliki legitimasi yang kuat. Meskipun
ada upaya-upaya dari organisasi masyarakat sipil untuk mendokumentasi-
kan pelanggaran HAM, upaya ini tidak dapat menggantikan peran negara.
Pengungkapan kebenaran yang dilakukan oleh negara akan memberikan
pengakuan resmi atas penderitaan korban, sebuah langkah yang sangat
penting dalam proses penyembuhan kolektif. Tanpa KKR, sejarah pelang-
garan HAM berat cenderung menjadi arena perebutan narasi, di mana
pihak-pihak yang berkuasa seringkali berusaha untuk menutupi atau
mereduksi skala kejahatan yang terjadi. Hal ini membuat generasi beri-
kutnya kesulitan untuk memahami sejarah bangsanya secara utuh, dan
berisiko mengulangi kesalahan yang sama. Ketiadaan pengakuan negara
atas kebenaran menciptakan vakum sejarah yang diisi oleh disinformasi,
teori konspirasi, dan penolakan terhadap fakta-fakta yang telah didoku-
mentasikan oleh para aktivis dan korban.

Jendela reparasi juga masih jauh dari kata memadai. Meskipun ada
beberapa inisiatif di tingkat daerah, seperti di Aceh dan Palu, program
reparasi yang komprehensif dan merata di seluruh Indonesia belum terwu-
jud. Para korban dan penyintas seringkali harus berjuang sendirian untuk
mendapatkan pemulihan fisik, psikologis, dan ekonomi. Padahal, reparasi
adalah bentuk pengakuan negara atas kesalahan yang telah dilakukan
di masa lalu dan merupakan langkah konkret untuk mengembalikan

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



martabat korban. Tanpa reparasi yang memadai, penderitaan korban terus
berlanjut, bahkan setelah puluhan tahun berlalu. Reparasi tidak hanya
sebatas kompensasi finansial, tetapi juga mencakup rehabilitasi medis
dan psikologis, restitusi, dan jaminan ketidakberulangan (guarantees of
non-repetition). Program-program ini sangat penting untuk membantu
korban kembali ke kehidupan normal, tetapi sayangnya, implementasinya
masih sangat sporadis dan tidak terstruktur.

Jendela reformasi institusi juga belum sepenuhnya berjalan. Tujuan
utama dari reformasi institusi adalah untuk memastikan bahwa struktur
kekuasaan yang represif tidak akan terulang kembali. Namun, pendekatan
keamanan masih sangat dominan, dan mekanisme seleksi terhadap rekam
jejak anggota militer yang diduga terlibat dalam pelanggaran HAM masih
sangat minim. Kita dapat melihat bagaimana sistem hukum pidana kita
masih menghadapi kesulitan dalam menjerat aktor-aktor militer, karena
seringkali mereka diadili di pengadilan militer, bukan di pengadilan HAM.
Ini adalah masalah struktural yang sangat dalam, yang membutuhkan
reformasi yang menyeluruh terhadap sektor keamanan. Reformasi ini
seharusnya mencakup peninjauan kembali peran militer dalam fungsi
keamanan sipil, pembentukan mekanisme pengawasan yang independen,
dan penegakan hukum yang tegas terhadap setiap personel militer yang
melakukan pelanggaran HAM. Tanpa reformasi ini, risiko terulangnya
pelanggaran HAM berat akan tetap ada.

Melihat kembali kasus Kerusuhan Jakarta 1998, kita dapat mene-
mukan semua kepingan teka-teki impunitas ini. Meskipun ada dugaan
kuat keterlibatan dan pembiaran oleh aparatur keamanan (ABRI), proses
hukumnya tetap stagnan. Tuduhan bahwa ABRI melakukan pembiaran,
bahkan dalam beberapa kasus ditengarai turut serta dalam kekerasan,
menimbulkan dugaan kuat terjadinya pelanggaran HAM berat. Namun,
penyelidikan oleh Komnas HAM tidak pernah berujung pada persidangan.
Kasus ini menjadi simbol kegagalan politik hukum kita dalam menangani
impunitas. Ini adalah cerminan dari sebuah sistem yang belum sepenuh-
nya mampu berhadapan dengan masa lalunya yang kelam, dan memilih

Tantangan Kontemporer Penegakan HAM di Indonesia

67



68

untuk menyimpannya di balik layar. Kasus 1998, yang mencakup keke-
rasan massal, penjarahan, dan kekerasan seksual, adalah pengingat betapa
rapuhnya keadilan ketika dihadapkan pada kekuatan politik yang enggan

menuntaskan.

Perjuangan untuk keadilan transisional di Indonesia adalah sebuah
perjalanan yang panjang dan berliku. Masalah impunitas yang mengham-
bat di semua jendela keadilan transisional—kebenatan, keadilan, reparasi,
dan reformasi institusi—menjadi bukti bahwa transisi kita masih belum
usai. Reformulasi kebijakan pada UU Pengadilan HAM, pembahasan
RUU KKR, percepatan program reparasi, dan reformasi institusi adalah
langkah-langkah yang perlu segera diambil. Namun, langkah-langkah ini
tidak akan berarti jika tidak didukung oleh kemauan politik yang kuat.
Pada akhirnya, impunitas hanya bisa dihancurkan jika kita, sebagai sebuah
bangsa, memiliki keberanian untuk berhadapan dengan masa lalu kita,
mengakui kesalahan, dan membangun masa depan yang benar-benar
berlandaskan pada keadilan dan martabat manusia.

Strategi Penegakan Hukum Progresif Berbasis Hak
Asasi

Hukum sering kali kita pandang sebagai sekumpulan teks suci yang kaku,
terbingkai dalam pasal-pasal undang-undang yang tak boleh diganggu
gugat. Dalam pandangan ini, yang lazim disebut sebagai positivisme
hukum, keadilan sering kali dikorbankan demi kepastian dan prosedur.
Kita seolah-olah hidup dalam “sketsa matematika” hukum, di mana setiap
persoalan sosial, betapapun kompleksnya, harus diselesaikan dengan rumus
yang telah ditetapkan. Pandangan ini menempatkan hukum sebagai tujuan,
bukan sebagai alat untuk mencapai keadilan. Namun, pengalaman seja-
rah dan realitas sosial di Indonesia menunjukkan bahwa pendekatan ini
seringkali gagal, terutama dalam kasus-kasus sensitif seperti pelanggaran
hak asasi manusia (HAM). Kegagalan ini bukan sekadar ketidakmampuan
teknis, melainkan kegagalan filosofis yang mendalam, di mana hukum kehi-
langan sentuhannya dengan realitas manusia yang hidup dan menderita.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



Hukum menjadi menara gading yang jauh dari deru kehidupan masya-
rakat, sebuah ritual yang lebih mementingkan bentuk daripada substansi.
Ritualisme hukum ini, di mana prosedur menjadi lebih penting daripada
substansi, seringkali menghasilkan putusan yang secara logis benar tetapi
secara moral salah. Hakim, jaksa, dan penegak hukum lainnya terjebak
dalam labirin aturan dan pasal, kehilangan kemampuan untuk melihat
penderitaan korban yang sesungguhnya dan mengejar keadilan yang sejati.

Di sinilah pemikiran hukum progresif muncul sebagai sebuah anti-
tesis, sebuah suara protes terhadap kemandegan hukum yang formalistik.
Hukum progresif bukanlah sekadar teori, melainkan sebuah seruan untuk
kembali ke hakikat hukum itu sendiri: hukum pro keadilan dan pro rakyat.
Gagasan yang dicetuskan oleh Prof. Satjipto Rahardjo ini menuntut para
penegak hukum, dari hakim hingga jaksa dan polisi, untuk tidak hanya
berpegang pada teks undang-undang, tetapi juga mengedepankan keju-
juran, empati, dan kepedulian terhadap penderitaan manusia. Ini adalah
sebuah paradigma yang berani, yang menempatkan hati nurani di atas
prosedur dan menjadikan tujuan hukum sebagai prioritas utama. Hukum
progresif mengajak kita untuk melihat hukum sebagai alat transformatif,
yang dapat dan harus diadaptasi untuk memenuhi kebutuhan keadilan yang
terus berubah di masyarakat. Ini adalah panggilan untuk membebaskan
hukum dari belenggu positivisme yang membatasi, dan membawanya
kembali ke ranah moralitas dan etika. Paradigma ini memandang bahwa
hukum yang baik adalah hukum yang hidup, yang terus berdialog dengan
perubahan sosial dan tuntutan keadilan dari masyarakat.

Urgensi dari pendekatan hukum progresif ini terlihat jelas dari keti-
dakberdayaan lembaga peradilan dalam menyelesaikan kasus-kasus HAM
berat. Hukum yang ada, meski sudah diatur dalam undang-undang seperti
UU No. 39 Tahun 1999 dan UU No. 26 Tahun 2000, seringkali terhambat
oleh berbagai faktor. Prosedur yang ketat, birokrasi yang berbelit, dan
dinamika politik yang menghambat proses hukum seringkali membuat
kasus-kasus ini menguap begitu saja. Catatan dari Komisi Nasional HAM
(Komnas HAM) pada tahun 2019 menunjukkan bagaimana banyak kasus

Tantangan Kontemporer Penegakan HAM di Indonesia

69



70

pelanggaran HAM masa lalu dan pasca-2000 masih belum tuntas. Ini
membuktikan bahwa sistem hukum yang bertumpu pada pendekatan
positivistik telah gagal mewujudkan keadilan yang diharapkan oleh para
korban. Kegagalan ini tidak hanya menghasilkan impunitas bagi para
pelaku, tetapi juga menciptakan luka yang terus menganga bagi korban
dan masyarakat secara keseluruhan. Tanpa penegakan hukum yang efektif,
kebenaran tidak terungkap, pemulihan tidak terjadi, dan rasa keadilan
menjadi barang langka. Selain itu, kegagalan ini mengirimkan pesan yang
berbahaya kepada masyarakat: bahwa kejahatan berat, terutama yang
dilakukan oleh pihak berkuasa, bisa saja tidak dihukum.

Kasus Paniai di Papua adalah salah satu contoh nyata kegagalan ini.
Kekerasan yang terjadi di Paniai pada tahun 2014, di mana aparat keamanan
menembak mati empat siswa dan melukai belasan lainnya, adalah sebuah
luka yang sangat dalam bagi masyarakat Papua. Proses hukum terha-
dap kasus ini berjalan lambat dan penuh kontroversi. Akhirnya, hanya
seorang terdakwa, Mayor Isak Sattu, yang diadili. Putusan pengadilan
yang memvonis bebas terdakwa ini menimbulkan kemarahan publik.
Koalisi lembaga swadaya masyarakat (LSM) HAM di Papua secara tegas
menyerukan agar hakim menggunakan pendekatan hukum secara progre-
sif. Seruan ini adalah sebuah pengingat bahwa hukum tidak boleh hanya
menjadi formalitas, tetapi harus menjadi alat untuk mencari kebenaran dan
keadilan yang substantif. Putusan bebas ini, yang dianggap sebagian pihak
sebagai kegagalan hukum formal, justru menjadi bukti betapa pendekatan
positivistik, yang hanya berpegang pada bukti-bukti fisik dan prosedur
yang kaku, tidak mampu menangkap esensi keadilan dalam sebuah kasus
pelanggaran HAM berat yang melibatkan konteks struktural dan politik
yang kompleks. Pendekatan positivistik tidak mampu mempertimbang-
kan konteks kekuasaan yang timpang, narasi sejarah yang terabaikan, dan
penderitaan kolektif masyarakat adat yang telah lama termarjinalisasi.

Lalu, bagaimana strategi penegakan hukum progresif dapat diterapkan
dalam konteks HAM? Pertama, kita harus memulai dari cara pandang.
Para penegak hukum harus memiliki keberanian untuk melampaui teks

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



hukum dan menggali nilai-nilai hidup di masyarakat sebagai sumber
keadilan. Hukum tidak hanya ada di dalam buku undang-undang, tetapi
juga di dalam hati nurani masyarakat. Dengan kata lain, penegak hukum
harus menjadi “penerjemah” antara teks hukum dan realitas sosial yang
hidup. Dalam kasus-kasus pelanggaran HAM, ini berarti bahwa penegak
hukum harus lebih fokus pada pemulihan korban dan penghukuman yang
setimpal bagi pelaku, tanpa terjebak pada persyaratan prosedural yang
kaku. Pendekatan ini menuntut penegak hukum untuk bersikap inklusif,
mendengarkan suara korban, dan memahami konteks sejarah dan budaya
yang melatarbelakangi kasus tersebut. Mereka harus mampu melihat
penderitaan di balik lembaran-lembaran dokumen dan berani mengam-
bil keputusan yang memihak pada kebenaran dan keadilan, meskipun
keputusan tersebut tidak populer atau menantang kekuasaan. Ini adalah
sebuah bentuk penegakan hukum yang berorientasi pada manusia, bukan
pada teks.

Kedua, hukum progresif menuntut penemuan hukum (rechtsvinding)
yang kreatif oleh para hakim. Dalam banyak kasus, undang-undang tidak
dapat mencakup semua situasi yang mungkin terjadi. Di sinilah peran
hakim menjadi krusial. Seorang hakim progresif harus berani membuat
putusan yang inovatif, yang mungkin tidak tertulis secara eksplisit dalam
undang-undang, tetapi selaras dengan rasa keadilan masyarakat dan prin-
sip-prinsip HAM universal. Putusan-putusan progresif ini, yang sering
disebut sebagai judge made law, dapat menjadi terobosan yang membuka
jalan bagi penegakan hukum yang lebih adil di masa depan. Putusan
bebas terhadap terdakwa kasus Paniai, misalnya, dapat menjadi bukti
betapa pentingnya pemikiran progresif dalam melihat fakta-fakta yang
ada secara lebih menyeluruh, bukan hanya dari sudut pandang positivistik.
Penemuan hukum ini bukan berarti hakim bekerja tanpa dasar, melainkan
menggunakan prinsip-prinsip hukum yang lebih tinggi, seperti HAM, dan
nilai-nilai keadilan yang hidup di masyarakat, untuk menafsirkan dan
mengisi kekosongan hukum. Ini adalah sebuah bentuk aktivisme yudisial
yang diperlukan ketika hukum formal telah kehilangan kekuatannya untuk
memberikan keadilan.

Tantangan Kontemporer Penegakan HAM di Indonesia

71



72

Ketiga, penegakan hukum progresif membutuhkan reformasi institu-
sional. Komnas HAM, sebagai lembaga yang bertanggung jawab terhadap
penegakan hukum HAM, harus didukung untuk tidak hanya berparadigma
positivistik. Komnas HAM harus diberikan kewenangan yang lebih kuat
dalam melakukan penyidikan dan berkoordinasi secara efektif dengan
Kejaksaan Agung. Friksi kewenangan yang selama ini menjadi penghambat
harus diatasi dengan kehendak politik yang kuat. Selain itu, diperlukan
pendidikan hukum yang mengajarkan pentingnya hukum progresif, agar
generasi penegak hukum berikutnya memiliki perspektif yang lebih luas
dan tidak terjebak pada dogma-dogma positivistik. Reformasi ini juga
mencakup mekanisme pengawasan yang lebih ketat terhadap kinerja
lembaga peradilan dan penegak hukum, untuk memastikan mereka tidak
menyimpang dari tujuan hukum yang pro-rakyat. Tanpa reformasi institu-
sional yang mendalam, hukum progresif hanya akan menjadi angan-angan,
sebuah konsep yang indah di atas kertas tetapi tidak memiliki kekuatan
untuk mengubah realitas.

Pada intinya, strategi penegakan hukum progresif berbasis HAM
adalah sebuah upaya untuk memanusiakan hukum. Hukum tidak boleh
menjadi monster yang menelan keadilan demi formalitas. Sebaliknya,
hukum harus menjadi alat yang digunakan untuk melindungi martabat
manusia, menegakkan kebenaran, dan memberikan keadilan bagi mereka
yang tertindas. Ini adalah sebuah perjalanan panjang yang membutuhkan
komitmen dari semua pihak: pemerintah, lembaga peradilan, akademisi,
dan masyarakat sipil. Dengan mengedepankan hukum progresif, kita tidak
hanya menuntaskan kasus-kasus di masa lalu, tetapi juga membangun
fondasi hukum yang lebih kuat dan adil untuk masa depan.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



BAB V

HAM DAN KEADILAN SOSIAL
DALAM NEGARA HUKUM



74

Keadilan Sosial sebagai Hak Konstitusional Rakyat

Hak atas keadilan sosial merupakan salah satu prinsip fundamental yang
termaktub dalam konstitusi sebuah negara. Di Indonesia, prinsip ini
secara eksplisit ditegaskan dalam Undang-Undang Dasar Negara Republik
Indonesia Tahun 1945 (UUD 1945) sebagai komitmen kolektif dan pondasi
bagi tata kelola negara. Hak ini menuntut adanya realisasi konkret dari
komitmen tersebut dalam setiap aspek kehidupan, di mana negara berpe-
ran sebagai arsitek yang membangun struktur sosial yang adil dan merata,
memungkinkan setiap individu untuk berpartisipasi dan berkembang
secara optimal.

Secara konseptual, keadilan sosial melampaui keadilan distributif
yang hanya berfokus pada pembagian sumber daya. Ia mencakup dimensi
yang lebih luas, yaitu pemenuhan martabat dan kesempatan yang setara
bagi setiap warga negara. Keadilan sosial bertujuan untuk menghilangkan
hambatan-hambatan struktural—seperti kemiskinan, diskriminasi, atau
ketidaksetaraan akses—yang menghalangi individu untuk meraih potensi
penuh mereka. Oleh karena itu, ia merupakan prasyarat bagi terwujudnya
ekosistem di mana hak-hak dasar seperti pendidikan, kesehatan, dan
perlindungan hukum tidak lagi menjadi hak istimewa, melainkan sebuah
kepastian yang dapat diakses oleh semua. Lebih jauh lagi, keadilan sosial
juga mencakup keadilan prosedural dan restoratif. Keadilan prosedural
memastikan bahwa setiap individu diperlakukan secara adil dalam proses
hukum dan administrasi negara, tanpa bias atau favoritisme. Keadilan
restoratif, di sisi lain, berfokus pada pemulihan hubungan yang rusak akibat
ketidakadilan, mengembalikan hak-hak korban, dan mereintegrasi pelaku
ke dalam masyarakat secara konstruktif. Perpaduan dari ketiga dimensi
keadilan ini membentuk kerangka holistik yang diperlukan untuk mewu-
judkan masyarakat yang benar-benar setara dan bermartabat.

Peran konstitusi dalam konteks ini sangatlah krusial. Konstitusi
berfungsi sebagai dasar hukum dan panduan bagi penyelenggaraan negara,
yang menegaskan bahwa kekuasaan tidak bersifat absolut. Konstitusi
memastikan bahwa setiap tindakan dan kebijakan pemerintah harus sejalan

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



dengan prinsip-prinsip yang telah disepakati bersama demi kebaikan kolek-
tif. Konstitusi menjadi sarana untuk melindungi hak-hak warga negara
dan memberikan landasan hukum bagi mereka yang merasa hak-haknya
dilanggar untuk menuntut pemenuhan kembali janji konstitusional. Dalam
dinamika ketatanegaraan, konstitusi tidak hanya dipandang sebagai doku-
men statis, melainkan sebagai naskah hidup yang interpretasinya dapat
beradaptasi dengan perkembangan sosial dan kebutuhan zaman.

Misalnya, UUD 1945 secara eksplisit memuat amanat terkait keadilan
sosial melalui Pasal 33, yang menegaskan bahwa cabang-cabang produksi
yang penting bagi negara dan menguasai hajat hidup orang banyak harus
dikuasai oleh negara untuk kemakmuran rakyat. Ketentuan ini menjadi
landasan konstitusional bagi negara untuk mengintervensi pasar demi
mencegah ketidaksetaraan ekonomi dan menjamin akses publik terhadap
sumber daya vital. Dalam implementasinya, Mahkamah Konstitusi (MK)
memainkan peran vital. Sebagai penjaga konstitusi, MK bertanggung jawab
untuk memastikan bahwa setiap undang-undang yang dihasilkan oleh
lembaga legislatif tidak bertentangan dengan amanat konstitusi, termasuk
prinsip keadilan sosial yang terkandung di dalamnya. MK memiliki kewe-
nangan untuk menafsirkan hukum dengan mempertimbangkan nilai-nilai
keadilan substantif, memastikan hukum berfungsi sebagai sarana untuk
menghapus ketidaksetaraan, bukan melanggengkan diskriminasi. Namun,
peran ini tidaklah mudah. Hakim konstitusi dihadapkan pada tugas yang
kompleks, yaitu menyeimbangkan antara kepastian hukum dan tuntutan
keadilan substantif, di mana setiap putusan dapat memiliki implikasi sosial,
ekonomi, dan politik yang luas.

Dengan demikian, putusan MK sering kali menjadi katalisator bagi
perubahan sosial dan mendorong pembentukan legislasi yang lebih berpi-
hak pada keadilan. Sebagai contoh, putusan MK dapat membatalkan
undang-undang yang dianggap memberikan privatisasi berlebihan terha-
dap sumber daya air atau listrik, mengembalikannya ke dalam penguasaan
negara demi kepentingan publik. Putusan semacam ini menunjukkan

Ham dan Keadilan Sosial dalam Negara Hukum

75



76

bagaimana MK dapat secara langsung melindungi hak-hak konstitusional
warga negara dari dampak negatif kebijakan yang tidak adil.

Mewujudkan keadilan sosial adalah sebuah proses yang dinamis dan
berkelanjutan. Proses ini memerlukan kewaspadaan dan refleksi konstan
terhadap asumsi-asumsi yang ada. Dalam konteks ini, pemikiran hukum
progresif, yang melihat hukum sebagai alat untuk mencapai keadilan
substantif, menjadi sangat relevan. Pendekatan ini menantang para pene-
gak hukum untuk tidak hanya terpaku pada teks undang-undang, tetapi
juga mempertimbangkan realitas sosial dan kemanusiaan dalam setiap
pengambilan keputusan. Hal ini memungkinkan hukum untuk menjadi
responsif terhadap kebutuhan masyarakat dan menghindari jebakan forma-
lisme yang sering kali menghasilkan ketidakadilan. Konsep ini mendorong
hakim untuk berpikir di luar kotak dan menggunakan nurani mereka
sebagai pedoman, terutama dalam kasus-kasus yang menyangkut hak-hak

kaum marginal.

Proses perwujudan keadilan sosial tidak hanya bergantung pada
lembaga formal seperti pengadilan atau legislatif, tetapi juga melibatkan
partisipasi aktif dari seluruh elemen masyarakat. Keadilan sosial terwujud
dari tindakan-tindakan kolektif yang membangun solidaritas dan kesa-
daran bahwa kebaikan bersama harus diutamakan di atas kepentingan
pribadi. Perjuangan untuk keadilan sosial teraktualisasi ketika para individu
dan komunitas secara proaktif bekerja untuk mengurangi kesenjangan dan
memastikan akses yang adil bagi semua. Peran masyarakat sipil, seperti
lembaga swadaya masyarakat (LSM) yang bergerak di bidang advokasi
hak-hak pekerja atau lingkungan, menjadi sangat penting. Mereka sering
kali menjadi suara bagi kelompok-kelompok yang termarginalisasi dan
memberikan tekanan kepada pemerintah dan legislatif untuk mengesahkan
kebijakan yang lebih adil.

Tantangan dalam mewujudkan keadilan sosial sangatlah nyata, teru-
tama dari kekuatan politik yang berusaha mempertahankan status quo
atau sistem ekonomi yang tidak berpihak pada kaum lemah. Sejarah
Indonesia, dengan berbagai kasus pelanggaran HAM berat yang belum

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



terselesaikan, menjadi pengingat akan sulitnya menegakkan keadilan jika
sistem hukum tidak memiliki kemandirian dan keberanian. Kesenjangan
ekonomi yang semakin lebar, korupsi yang masif, dan lemahnya penegakan
hukum menjadi hambatan-hambatan nyata yang sering kali membuat janji
konstitusional terasa jauh dari kenyataan.

Keadilan sosial bukanlah sebuah pemberian, melainkan pemulihan
hak dan martabat. [a adalah sebuah proses yang membutuhkan partisipasi
aktif dari setiap individu sebagai agen perubahan. Dengan memahami
bahwa keadilan sosial adalah hak konstitusional, setiap warga negara tidak
hanya berhak menuntut pemenuhannya, tetapi juga memiliki tanggung
jawab untuk memastikan bahwa hak ini terwujud bagi seluruh rakyat
Indonesia. Perjuangan ini merupakan sebuah mandat historis yang berke-
lanjutan, di mana setiap generasi memiliki kewajiban untuk melanjutkan
upaya ini demi terciptanya realitas yang benar-benar adil dan setara.

Hukum sebagai Instrumen Keadilan Sosial

Kita sering mendengar adagium, Salus Populi Suprema Lex (Kesejahteraan
Rakyat adalah Hukum Tertinggi). Lebih dari sekadar ungkapan, adagium
ini merupakan prinsip fundamental yang menempatkan kesejahteraan
masyarakat sebagai tujuan utama dari setiap pembentukan dan penegakan
hukum. Prinsip ini mengandung harapan bahwa hukum akan menjadi
kekuatan yang mendorong tatanan sosial ke arah kebaikan bersama.
Namun, pertanyaan mendasar yang perlu direnungkan adalah: apakah
hukum mampu memenuhi peran ini? Apakah hukum hanya sekumpulan
aturan yang kaku, ataukah ia merupakan instrumen yang dinamis dan
adaptif demi terwujudnya keadilan sosial? Hukum yang dirancang dan
diterapkan dengan bijak dapat menjadi arsitek keadilan, menyeimbangkan
kebebasan individu dengan kepentingan kolektif, dan merupakan sebuah
prinsip yang berlaku secara universal. Prinsip ini berakar dari pemikiran
politik kuno yang menempatkan kepentingan publik di atas kepentingan
pribadi penguasa, sebuah fondasi yang kemudian berkembang menjadi
landasan negara modern yang berorientasi pada rakyat.

Ham dan Keadilan Sosial dalam Negara Hukum

77



78

Pemahaman tentang hukum sebagai instrumen keadilan sosial
mengajak kita untuk melihat lebih dalam dari sekadar formalitas teks
undang-undang. Keadilan, pada hakikatnya, bukanlah kesetaraan yang
buta, melainkan perlakuan yang adil, yang mempertimbangkan konteks
dan kebutuhan unik setiap individu. Keadilan sosial menuntut penga-
kuan bahwa masyarakat tidak selalu berada dalam kondisi yang setara.
Terdapat kelompok-kelompok yang secara historis terpinggirkan, dengan
akses terbatas terhadap sumber daya dan kesempatan. Dalam konteks ini,
hukum tidak dapat bersikap netral. Ia harus berfungsi sebagai alat yang
proaktif, dirancang untuk mengatasi ketidaksetaraan struktural yang
telah mengakar. Ini adalah inti dari keadilan distributif, yaitu bagaimana
hukum memastikan pembagian sumber daya yang adil dan merata, dengan
memberikan perhatian khusus pada kelompok yang paling membutuhkan.

Sebagai ilustrasi, kita dapat mengamati bagaimana hukum dalam
bentuk regulasi ekonomi atau kebijakan perpajakan dirancang untuk
mendistribusikan kekayaan. Pajak progresif, subsidi pendidikan, atau
program bantuan sosial merupakan contoh konkret bagaimana hukum
berperan sebagai “tangan” negara untuk mengurangi kesenjangan ekonomi.
Tujuannya bukan untuk merampas hak satu kelompok untuk diberi-
kan kepada kelompok lain, melainkan untuk membangun sebuah sistem
yang menjamin setiap warga negara memiliki fondasi yang kuat untuk
berkembang. Hal ini sejalan dengan cita-cita Pancasila, yang menempatkan
keadilan sosial sebagai prinsip utama kehidupan berbangsa. Dengan demi-
kian, hukum berfungsi sebagai alat untuk mengimplementasikan filosofi
negara, mewujudkan harmoni dan kesejahteraan yang merata. Selain itu,
hukum juga dapat digunakan untuk mengimplementasikan kebijakan afir-
masi, misalnya, memberikan kesempatan khusus bagi kelompok minoritas
atau masyarakat adat untuk mengakses pendidikan atau pekerjaan yang
sebelumnya sulit mereka raih. Pendekatan ini secara proaktif berupaya
untuk memperbaiki ketidakadilan masa lalu dan menciptakan lapangan
bermain yang lebih setara bagi semua.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



Namun, sejarah juga mengajarkan kita bahwa hukum dapat menjadi
alat yang disalahgunakan. Dalam kondisi tertentu, hukum dapat digunakan
untuk melanggengkan kekuasaan, menindas minoritas, atau membenarkan
ketidakadilan. Hal ini terjadi ketika hukum kehilangan kontak dengan
realitas sosialnya dan hanya menjadi instrumen bagi para elite yang berku-
asa. Pada titik ini, hukum beralih fungsi menjadi instrumen yang bersifat
represif, yang digunakan untuk mengontrol alih-alih membebaskan. Oleh
karena itu, hukum sebagai instrumen keadilan sosial harus terus-menerus
direfleksikan dan dipertanyakan relevansinya. Ia harus responsif terhadap
dinamika masyarakat, terbuka terhadap kritik, dan berani melakukan
reformasi. Keadilan sosial yang substantif tidak akan pernah tercapai jika
sistem hukum kita tidak mampu melihat dan merasakan penderitaan
mereka yang termarginalisasi. Kondisi ini seringkali terlihat dalam kasus-
kasus pelanggaran hak asasi manusia berat, di mana mekanisme hukum
yang seharusnya menjerat pelaku justru tumpul. Impunitas, atau situasi di
mana pelaku kejahatan serius luput dari hukuman, adalah cerminan paling
nyata dari kegagalan hukum untuk menjalankan fungsinya. Ketika hukum
hanya menjadi alat bagi penguasa, ia kehilangan legitimasi moralnya di
mata publik.

Keadilan tidak hanya dapat dipahami dalam konteks distributif.
Keadilan juga harus terwujud dalam setiap interaksi antar individu, yang
dikenal sebagai keadilan komutatif. Ini adalah keadilan dalam hubungan
timbal balik, di mana setiap orang diperlakukan dengan hormat dan setara
dalam transaksi sehari-hari, baik dalam perdagangan, perjanjian kerja,
maupun interaksi personal. Hukum menyediakan kerangka kerja untuk
keadilan ini melalui kontrak, peraturan, dan mekanisme penyelesaian
sengketa. Tujuannya adalah untuk memastikan tidak ada pihak yang diru-
gikan atau dieksploitasi. Di tengah pasar yang kompetitif, misalnya, hukum
melindungi konsumen dari praktik-praktik yang tidak adil. Ini adalah
manifestasi dari prinsip “keadilan” (fairness) yang menjadi landasan bagi
tatanan sosial yang stabil. Peran hukum di sini adalah untuk menciptakan
prediktabilitas dan kepercayaan, yang merupakan pilar utama dari setiap
sistem ekonomi yang sehat.

Ham dan Keadilan Sosial dalam Negara Hukum

79



80

Keadilan prosedural, di sisi lain, merupakan fondasi dari seluruh
sistem peradilan. Keadilan ini menjamin bahwa setiap individu, tanpa
memandang status sosial atau kekayaannya, berhak mendapatkan perla-
kuan yang adil selama proses hukum. Hak ini mencakup hak untuk dide-
ngar, hak untuk mendapatkan pembelaan yang layak, dan hak untuk diadili
oleh hakim yang tidak memihak. Keadilan prosedural adalah esensi dari
sebuah negara hukum. Tanpa itu, hukum akan menjadi alat bagi mereka
yang berkuasa, dan keadilan hanya akan menjadi ilusi. Persepsi publik
terhadap keadilan seringkali bergantung pada seberapa adil proses hukum
yang berjalan. Ketika keputusan pengadilan dianggap bias atau tidak
transparan, kepercayaan terhadap seluruh sistem peradilan akan runtuh,
dan keadilan itu sendiri akan dipertanyakan. Inilah mengapa reformasi
peradilan, termasuk transparansi dalam proses hukum dan jaminan inde-
pendensi hakim, menjadi sangat krusial.

Tantangan terbesar dalam mewujudkan hukum sebagai instrumen
keadilan sosial terletak pada implementasinya. Peraturan yang adil di atas
kertas dapat gagal total dalam praktik. Hal ini bisa terjadi karena berbagai
faktor, seperti korupsi, birokrasi yang lambat, atau kurangnya kesadaran
penegak hukum akan nilai-nilai keadilan substantif. Meskipun hukum
berfungsi untuk menyeimbangkan kebebasan individu dan kepentingan
masyarakat, banyak keputusan peradilan yang masih dianggap tidak adil
oleh sebagian masyarakat. Persepsi ini menggarisbawahi perlunya refor-
masi fundamental, yang tidak hanya mengubah undang-undang, tetapi
juga mengubah cara pandang para penegak hukum dan institusi peradilan.

Reformasi yang dibutuhkan harus melampaui perbaikan prosedural. Ia
harus menanamkan kesadaran bahwa hukum adalah pelayan masyarakat,
bukan penguasa. Para penegak hukum—dari kepolisian hingga keha-
kiman—perlu dilatih untuk tidak hanya memahami teks hukum, tetapi
juga memiliki kepekaan sosial. Mereka harus mampu melihat penderitaan
di balik setiap kasus dan menyadari bahwa setiap keputusan yang mereka
ambil dapat mengubah nasib seseorang atau bahkan sebuah komunitas. Ini
adalah inti dari gagasan hukum progresif, yang menantang para praktisi

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



hukum untuk melampaui formalisme dan menggunakan hati nurani

mereka sebagai panduan.

Hukum progresif memandang hukum sebagai alat untuk membe-
baskan, bukan untuk menindas. Pendekatan ini menempatkan manusia
sebagai pusat dari seluruh pertimbangan hukum. Ini adalah cara berpikir
yang sangat relevan untuk konteks Indonesia, sebuah negara yang kaya akan
keragaman dan kesenjangan sosial. Hukum progresif mengajak kita untuk
tidak ragu memberikan interpretasi yang lebih luas dan adil, yang berpihak
pada kelompok yang rentan. Tujuannya adalah menciptakan hukum yang
tidak hanya rasional, tetapi juga manusiawi. Dalam konteks ini, pendidikan
hukum juga harus direformasi. Mahasiswa hukum harus diajarkan bahwa
hukum bukanlah sebuah dogma, melainkan sebuah instrumen yang harus
digunakan untuk mencapai kebaikan bersama. Mereka perlu dibekali
dengan etika, empati, dan pemahaman yang mendalam tentang realitas
sosial agar dapat menjadi agen perubahan yang efektif.

Proses mewujudkan keadilan sosial melalui hukum tidak dapat
dilakukan oleh negara saja. la membutuhkan sinergi antara hukum dan
kekuasaan. Namun, sinergi ini harus dalam koridor yang benar, di mana
kekuasaan tunduk pada hukum, bukan sebaliknya. Masyarakat sipil memi-
liki peran penting dalam memastikan sinergi ini berjalan dengan baik.
Lembaga swadaya masyarakat (LSM), organisasi bantuan hukum, dan
gerakan-gerakan sosial berfungsi sebagai pengawas yang mengawasi jalan-
nya penegakan hukum. Mereka memberikan tekanan, mengadvokasi, dan
memastikan bahwa suara mereka yang tidak berdaya didengar oleh para
pembuat kebijakan. Keberadaan media yang bebas juga sangat penting,
karena media dapat menguak kasus-kasus ketidakadilan dan menempatkan
isu-isu tersebut di ruang publik.

Perjuangan untuk keadilan sosial, melalui instrumen hukum, adalah
sebuah perjalanan yang berkelanjutan. Ia menuntut komitmen yang kuat,
refleksi yang konstan, dan keberanian untuk menghadapi realitas yang
ada. Keadilan sosial bukanlah sebuah tujuan akhir yang dapat dicapai dan
kemudian dilupakan, melainkan sebuah proses yang harus terus berjalan.

Ham dan Keadilan Sosial dalam Negara Hukum

81



82

Setiap putusan pengadilan, setiap undang-undang yang disahkan, dan
setiap tindakan penegak hukum adalah bagian dari perjuangan ini. Dengan
menjaga agar hukum tetap responsif, adil, dan berpihak pada rakyat, kita
dapat memastikan bahwa cita-cita keadilan sosial tidak hanya menjadi
janji yang tertulis, tetapi juga realitas yang dapat dirasakan oleh seluruh
rakyat Indonesia. Ini adalah warisan yang harus terus diperjuangkan dan
dilanjutkan oleh setiap generasi.

Distribusi Kekuasaan dan Sumber Daya sebagai
Pemenuhan HAM

Hak asasi manusia seringkali dipandang sebagai sebuah konsep idealis yang
diabadikan dalam dokumen hukum. Kita cenderung melihatnya sebagai
tujuan moral yang diperjuangkan oleh para aktivis, atau sebagai pernya-
taan mulia yang diucapkan oleh para pejabat. Namun, jika kita melihat
lebih dekat, pemenuhan hak asasi manusia bukanlah sekadar persoalan
ide atau deklarasi. Ini adalah isu yang sangat praktis, terikat erat dengan
pertanyaan mendasar tentang siapa yang memiliki kontrol dan, yang tak
kalah pentingnya, bagaimana sumber daya dialokasikan. Diskusi seputar
hak seringkali berputar pada kerangka etis, seperti kewajiban moral atau
kebaikan universal, namun gagal merangkul realitas yang lebih brutal:
bahwa hak hanya dapat terpenuhi jika ada struktur yang memungkinkan
akses terhadapnya. Kesenjangan antara konsep abstrak dan realitas yang
dialami individu adalah titik di mana pemenuhan hak asasi manusia
menemukan tantangan terbesarnya.

Dalam setiap masyarakat, terdapat hubungan dinamis antara keku-
asaan dan sumber daya. Kekuasaan di sini tidak hanya merujuk pada
otoritas formal pemerintah, tetapi juga kekuatan yang muncul dari infor-
masi, pengaruh sosial, atau dominasi wacana publik. Kekuatan informal
ini bisa berasal dari kontrol atas media yang membentuk opini publik,
kemampuan lobi korporasi yang memengaruhi regulasi, atau bahkan
jejaring sosial yang mengendalikan akses terhadap peluang. Sumber daya
pun meluas melampaui kekayaan finansial. Ia mencakup akses terhadap

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



pendidikan yang berkualitas, air bersih, layanan kesehatan yang responsif,
hingga kesempatan untuk berpartisipasi dalam pengambilan keputusan
yang berdampak pada kehidupan kolektif. Ketika kekuasaan dan sumber
daya ini terkonsentrasi di tangan segelintir pihak, aliran yang mendu-
kung kehidupan terhambat. Bagi banyak orang, hak-hak yang seharusnya
menjadi milik mereka seketika menjadi sulit dijangkau. Konsentrasi ini
menciptakan sebuah hambatan yang tidak terlihat, di mana satu kelompok
memiliki kelimpahan sementara yang lain berjuang untuk mendapatkan
kebutuhan dasar, bukan karena ketidakmampuan, melainkan karena jalur
akses telah ditutup secara struktural.

Kita bisa mengamati fenomena ini di berbagai konteks. Di sebuah
komunitas terpencil, hak atas air bersih bukanlah sebuah deklarasi, mela-
inkan hasil langsung dari infrastruktur yang dibangun, alokasi anggaran
yang memadai, dan keterlibatan warga dalam perencanaan. Ketika infra-
struktur ini tidak tersedia dan suara mereka tidak diakomodasi, hak atas
kehidupan yang sehat menjadi terancam. Ini bukan karena niat yang
disengaja, melainkan karena inefisiensi sistem dan ketidakseimbangan
struktural. Demikian pula dengan hak atas pendidikan. Ia bukan sekadar
hak untuk berada di sekolah, tetapi juga hak untuk mendapatkan guru
yang kompeten, materi ajar yang relevan, dan lingkungan yang mendukung
pembelajaran. Semua hal ini bergantung pada cara sumber daya, baik itu
dana pendidikan maupun talenta terbaik, didistribusikan. Contoh lain
dapat dilihat dalam kepemilikan tanah. Hak atas perumahan yang layak,
misalnya, menjadi sulit diwujudkan ketika lahan terkonsentrasi pada
segelintir pemilik atau ketika kebijakan perkotaan hanya menguntungkan
pengembang besar, mendorong harga properti di luar jangkauan masya-
rakat biasa. Ini menciptakan ketidakstabilan sosial dan meniadakan hak
atas tempat tinggal yang aman dan bermartabat.

Sistem yang kita bangun, seringkali tanpa disadari, dapat menjadi
faktor pemicu ketidaksetaraan. Pasar bebas, sebagai contoh, sering dipro-
mosikan sebagai mekanisme yang efisien untuk pertumbuhan. Namun, ia
juga memiliki kecenderungan untuk mengumpulkan kekayaan di puncak,

Ham dan Keadilan Sosial dalam Negara Hukum

83



84

sementara di level bawah, persaingan untuk sumber daya yang terbatas
menjadi semakin intens. Ketika mekanisme pasar tidak diimbangi oleh
kebijakan publik yang kuat untuk memastikan akses yang adil, hak-hak
ekonomi dan sosial, seperti hak atas pekerjaan yang layak atau perumahan,
dapat terkikis. Kekuatan korporasi, yang dalam banyak kasus melampaui
kapasitas negara-negara kecil, menjadi bentuk kekuasaan yang signifikan.
Mereka mampu memengaruhi kebijakan, membentuk preferensi konsu-
men, dan pada akhirnya, menentukan nilai-nilai yang dianggap penting
dalam masyarakat. Fenomena ini juga sering disebut “eksternalitas negatif,”
di mana perusahaan dapat mengalihkan biaya produksi—seperti polusi
atau eksploitasi tenaga kerja—kepada masyarakat luas dan lingkungan,
tanpa harus menanggung konsekuensinya secara penuh. Hal ini secara
langsung mengikis hak atas lingkungan yang sehat dan kondisi kerja yang
adil, menunjukkan bahwa sistem ekonomi tanpa pengawasan dapat secara
inheren merusak pemenuhan hak asasi.

Oleh karena itu, ketika kita membahas pemenuhan hak asasi manu-
sia, refleksi kita harus melampaui batas-batas etika. Kita harus memasuki
ranah struktural. Pertanyaannya bukanlah “apa yang harus kita lakukan?”
tetapi “bagaimana kita merancang ulang sistem agar kekuasaan dan sumber
daya didistribusikan dengan lebih merata?” Ini adalah persoalan desain.
Bagaimana kita merancang sistem hukum yang tidak hanya melindungi
hak kepemilikan, tetapi juga hak-hak mendasar seperti hak atas kesehatan
dan lingkungan yang bersih? Ini bisa berarti memperkuat perlindungan
konstitusional untuk hak-hak sosial, atau mendirikan badan-badan peng-
awas independen yang memiliki kekuatan untuk menegakkan standar
lingkungan dan ketenagakerjaan. Untuk mendesain ulang sistem politik,
kita bisa mempertimbangkan reformasi pendanaan kampanye untuk
mengurangi pengaruh korporasi, atau menerapkan mekanisme partisipatif
seperti anggaran yang melibatkan warga secara langsung dalam menentu-
kan prioritas pembangunan di komunitas mereka.

Masyarakat yang sehat bukanlah masyarakat yang hanya menghasilkan
kekayaan, tetapi masyarakat yang mampu mendistribusikannya secara adil

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



sehingga setiap individu memiliki landasan yang stabil untuk mengem-
bangkan potensinya. Memandang distribusi sebagai bagian integral dari
pemenuhan hak asasi manusia berarti mengakui bahwa kemiskinan,
ketidaksetaraan, dan ketidakadilan bukan hanya kegagalan ekonomi, mela-
inkan juga kegagalan etis dan kegagalan struktural. Ini adalah cerminan
dari sistem yang gagal memastikan bahwa setiap orang, tanpa memandang
latar belakangnya, memiliki kesempatan yang sama untuk hidup bermar-
tabat. Ketika sebuah masyarakat mencapai keseimbangan dalam distribusi
sumber daya, kita akan melihat penurunan dalam tingkat kejahatan dan
ketidakstabilan sosial, karena ketidakpuasan yang muncul dari kelangkaan
buatan tidak lagi menjadi pemicu utama.

Pandangan ini juga menuntut kita untuk meninjau kembali narasi
yang kita pegang teguh. Selama ini, kita sering terjebak dalam narasi indi-
vidualisme yang menekankan bahwa keberhasilan atau kegagalan adalah
sepenuhnya hasil dari upaya pribadi. Narasi ini mengabaikan fakta bahwa
kondisi awal setiap orang tidaklah sama. Seseorang yang lahir dalam kemis-
kinan, dengan akses terbatas terhadap pendidikan dan nutrisi, memulai
perjalanan hidup dari posisi yang sangat berbeda. Mengubah narasi berarti
mengakui bahwa pemenuhan hak asasi bukanlah soal “memberi” kepada
yang kurang beruntung, melainkan soal “memperbaiki” sebuah sistem yang
secara sistematis telah meminggirkan mereka. Ini adalah pergeseran dari
pendekatan amal menuju pendekatan keadilan struktural. Pergeseran ini
juga menantang kita untuk mengakui bahwa hak istimewa yang diwariskan
atau kondisi yang tidak kita pilih sejak lahir, seperti ras, gender, atau status
ekonomi, secara signifikan memengaruhi jalur hidup. Mengatasi ketidak-
adilan bukan berarti mengabaikan tanggung jawab pribadi, melainkan
memastikan bahwa kerja keras dan bakat memiliki kesempatan yang sama
untuk membuahkan hasil bagi setiap orang, bukan hanya bagi mereka yang
sudah berada di posisi menguntungkan.

Pemenuhan hak asasi manusia adalah tentang pemberdayaan. Ini
adalah tentang memberikan kembali kontrol kepada individu atas kehi-
dupan mereka sendiri. Ketika sebuah komunitas memiliki kendali atas

Ham dan Keadilan Sosial dalam Negara Hukum

85



86

sumber daya alamnya, mereka memiliki kekuatan untuk melindungi
lingkungan dan memastikan keberlanjutan. Ketika sebuah keluarga memi-
liki akses yang stabil terhadap air bersih, orang tua dapat memfokus-
kan perhatian pada pendidikan anak-anak mereka, dan anak-anak dapat
tumbubh lebih sehat. Setiap tindakan kecil untuk mendistribusikan kembali
kekuasaan dan sumber daya dari pusat ke periferi merupakan sebuah
langkah menuju terwujudnya martabat manusia. Pemberdayaan ini dapat
mengambil berbagai bentuk: pemberdayaan politik melalui partisipasi
aktif dalam kebijakan publik; pemberdayaan ekonomi melalui dukungan
terhadap koperasi dan usaha kecil yang dikelola oleh komunitas; dan
pemberdayaan sosial melalui akses yang setara terhadap informasi dan
jaringan profesional.

Ini bukanlah agenda yang bisa dicapai dalam waktu singkat, melain-
kan sebuah proses panjang yang membutuhkan kesabaran dan refleksi.
Proses ini dimulai dari kesadaran bahwa setiap kebijakan, setiap keputusan
investasi, dan setiap narasi yang kita sebarkan memiliki dampak langsung
pada distribusi kekuasaan dan sumber daya. Dengan demikian, setiap
tindakan tersebut memiliki dampak langsung pada pemenuhan hak asasi
manusia. Pemenuhan ini tidak terjadi di ruang-ruang konferensi yang
jauh; ia terjadi di setiap aspek kehidupan kita sehari-hari, di mana hak atas
martabat menemukan wujudnya dalam akses, keadilan, dan keseimbangan.
Perjuangan untuk hak asasi manusia adalah sebuah proyek yang berkelan-
jutan, menuntut kita untuk selalu mempertanyakan struktur yang ada dan
bertanya apakah mereka benar-benar melayani seluruh umat manusia atau
hanya sebagian kecil darinya.

Distribusi Kekuasaan dan Sumber Daya sebagai
Pemenuhan HAM

Hak asasi manusia seringkali dipandang sebagai sebuah konsep idealis yang
diabadikan dalam dokumen hukum. Kita cenderung melihatnya sebagai
tujuan moral yang diperjuangkan oleh para aktivis, atau sebagai pernya-
taan mulia yang diucapkan oleh para pejabat. Namun, jika kita melihat

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



lebih dekat, pemenuhan hak asasi manusia bukanlah sekadar persoalan
ide atau deklarasi. Ini adalah isu yang sangat praktis, terikat erat dengan
pertanyaan mendasar tentang siapa yang memiliki kontrol dan, yang tak
kalah pentingnya, bagaimana sumber daya dialokasikan. Diskusi seputar
hak seringkali berputar pada kerangka etis, seperti kewajiban moral atau
kebaikan universal, namun gagal merangkul realitas yang lebih brutal:
bahwa hak hanya dapat terpenuhi jika ada struktur yang memungkinkan
akses terhadapnya. Kesenjangan antara konsep abstrak dan realitas yang
dialami individu adalah titik di mana pemenuhan hak asasi manusia
menemukan tantangan terbesarnya.

Dalam setiap masyarakat, terdapat hubungan dinamis antara keku-
asaan dan sumber daya. Kekuasaan di sini tidak hanya merujuk pada
otoritas formal pemerintah, tetapi juga kekuatan yang muncul dari infor-
masi, pengaruh sosial, atau dominasi wacana publik. Kekuatan informal
ini bisa berasal dari kontrol atas media yang membentuk opini publik,
kemampuan lobi korporasi yang memengaruhi regulasi, atau bahkan
jejaring sosial yang mengendalikan akses terhadap peluang. Sumber daya
pun meluas melampaui kekayaan finansial. Ia mencakup akses terhadap
pendidikan yang berkualitas, air bersih, layanan kesehatan yang responsif,
hingga kesempatan untuk berpartisipasi dalam pengambilan keputusan
yang berdampak pada kehidupan kolektif. Ketika kekuasaan dan sumber
daya ini terkonsentrasi di tangan segelintir pihak, aliran yang mendu-
kung kehidupan terhambat. Bagi banyak orang, hak-hak yang seharusnya
menjadi milik mereka seketika menjadi sulit dijangkau. Konsentrasi ini
menciptakan sebuah hambatan yang tidak terlihat, di mana satu kelompok
memiliki kelimpahan sementara yang lain berjuang untuk mendapatkan
kebutuhan dasar, bukan karena ketidakmampuan, melainkan karena jalur
akses telah ditutup secara struktural.

Kita bisa mengamati fenomena ini di berbagai konteks. Di sebuah
komunitas terpencil, hak atas air bersih bukanlah sebuah deklarasi, melain-
kan hasil langsung dari infrastruktur yang dibangun, alokasi anggaran yang
memadai, dan keterlibatan warga dalam perencanaan. Ketika infrastruktur

Ham dan Keadilan Sosial dalam Negara Hukum

87



88

ini tidak tersedia dan suara mereka tidak diakomodasi, hak atas kehidupan
yang sehat menjadi terancam. Ini bukan karena niat yang disengaja, melain-
kan karena inefisiensi sistem dan ketidakseimbangan struktural. Demikian
pula dengan hak atas pendidikan. Ia bukan sekadar hak untuk berada di
sekolah, tetapi juga hak untuk mendapatkan guru yang kompeten, materi
ajar yang relevan, dan lingkungan yang mendukung pembelajaran. Semua
hal ini bergantung pada cara sumber daya, baik itu dana pendidikan
maupun talenta terbaik, didistribusikan. Contoh lain dapat dilihat dalam
kepemilikan tanah. Hak atas perumahan yang layak, misalnya, menjadi
sulit diwujudkan ketika lahan terkonsentrasi pada segelintir pemilik atau
ketika kebijakan perkotaan hanya menguntungkan pengembang besar,
mendorong harga properti di luar jangkauan masyarakat biasa. Ini mencip-
takan ketidakstabilan sosial dan meniadakan hak atas tempat tinggal yang
aman dan bermartabat.

Sistem yang kita bangun, seringkali tanpa disadari, dapat menjadi
faktor pemicu ketidaksetaraan. Pasar bebas, sebagai contoh, sering dipro-
mosikan sebagai mekanisme yang efisien untuk pertumbuhan. Namun, ia
juga memiliki kecenderungan untuk mengumpulkan kekayaan di puncak,
sementara di level bawah, persaingan untuk sumber daya yang terbatas
menjadi semakin intens. Ketika mekanisme pasar tidak diimbangi oleh
kebijakan publik yang kuat untuk memastikan akses yang adil, hak-hak
ekonomi dan sosial, seperti hak atas pekerjaan yang layak atau perumahan,
dapat terkikis. Kekuatan korporasi, yang dalam banyak kasus melampaui
kapasitas negara-negara kecil, menjadi bentuk kekuasaan yang signifikan.
Mereka mampu memengaruhi kebijakan, membentuk preferensi konsu-
men, dan pada akhirnya, menentukan nilai-nilai yang dianggap penting
dalam masyarakat. Fenomena ini juga sering disebut “eksternalitas negatif,”
di mana perusahaan dapat mengalihkan biaya produksi—seperti polusi
atau eksploitasi tenaga kerja—kepada masyarakat luas dan lingkungan,
tanpa harus menanggung konsekuensinya secara penuh. Hal ini secara
langsung mengikis hak atas lingkungan yang sehat dan kondisi kerja yang
adil, menunjukkan bahwa sistem ekonomi tanpa pengawasan dapat secara
inheren merusak pemenuhan hak asasi.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



Oleh karena itu, ketika kita membahas pemenuhan hak asasi manu-
sia, refleksi kita harus melampaui batas-batas etika. Kita harus memasuki
ranah struktural. Pertanyaannya bukanlah “apa yang harus kita lakukan?”
tetapi “bagaimana kita merancang ulang sistem agar kekuasaan dan sumber
daya didistribusikan dengan lebih merata?” Ini adalah persoalan desain.
Bagaimana kita merancang sistem hukum yang tidak hanya melindungi
hak kepemilikan, tetapi juga hak-hak mendasar seperti hak atas kesehatan
dan lingkungan yang bersih? Ini bisa berarti memperkuat perlindungan
konstitusional untuk hak-hak sosial, atau mendirikan badan-badan peng-
awas independen yang memiliki kekuatan untuk menegakkan standar
lingkungan dan ketenagakerjaan. Untuk mendesain ulang sistem politik,
kita bisa mempertimbangkan reformasi pendanaan kampanye untuk
mengurangi pengaruh korporasi, atau menerapkan mekanisme partisipatif
seperti anggaran yang melibatkan warga secara langsung dalam menentu-
kan prioritas pembangunan di komunitas mereka.

Masyarakat yang sehat bukanlah masyarakat yang hanya menghasilkan
kekayaan, tetapi masyarakat yang mampu mendistribusikannya secara adil
sehingga setiap individu memiliki landasan yang stabil untuk mengem-
bangkan potensinya. Memandang distribusi sebagai bagian integral dari
pemenuhan hak asasi manusia berarti mengakui bahwa kemiskinan,
ketidaksetaraan, dan ketidakadilan bukan hanya kegagalan ekonomi, mela-
inkan juga kegagalan etis dan kegagalan struktural. Ini adalah cerminan
dari sistem yang gagal memastikan bahwa setiap orang, tanpa memandang
latar belakangnya, memiliki kesempatan yang sama untuk hidup bermar-
tabat. Ketika sebuah masyarakat mencapai keseimbangan dalam distribusi
sumber daya, kita akan melihat penurunan dalam tingkat kejahatan dan
ketidakstabilan sosial, karena ketidakpuasan yang muncul dari kelangkaan
buatan tidak lagi menjadi pemicu utama.

Pandangan ini juga menuntut kita untuk meninjau kembali narasi
yang kita pegang teguh. Selama ini, kita sering terjebak dalam narasi indi-
vidualisme yang menekankan bahwa keberhasilan atau kegagalan adalah
sepenuhnya hasil dari upaya pribadi. Narasi ini mengabaikan fakta bahwa

Ham dan Keadilan Sosial dalam Negara Hukum

89



90

kondisi awal setiap orang tidaklah sama. Seseorang yang lahir dalam kemis-
kinan, dengan akses terbatas terhadap pendidikan dan nutrisi, memulai
perjalanan hidup dari posisi yang sangat berbeda. Mengubah narasi berarti
mengakui bahwa pemenuhan hak asasi bukanlah soal “memberi” kepada
yang kurang beruntung, melainkan soal “memperbaiki” sebuah sistem yang
secara sistematis telah meminggirkan mereka. Ini adalah pergeseran dari
pendekatan amal menuju pendekatan keadilan struktural. Pergeseran ini
juga menantang kita untuk mengakui bahwa hak istimewa yang diwariskan
atau kondisi yang tidak kita pilih sejak lahir, seperti ras, gender, atau status
ekonomi, secara signifikan memengaruhi jalur hidup. Mengatasi ketidak-
adilan bukan berarti mengabaikan tanggung jawab pribadi, melainkan
memastikan bahwa kerja keras dan bakat memiliki kesempatan yang sama
untuk membuahkan hasil bagi setiap orang, bukan hanya bagi mereka yang
sudah berada di posisi menguntungkan.

Pemenuhan hak asasi manusia adalah tentang pemberdayaan. Ini
adalah tentang memberikan kembali kontrol kepada individu atas kehi-
dupan mereka sendiri. Ketika sebuah komunitas memiliki kendali atas
sumber daya alamnya, mereka memiliki kekuatan untuk melindungi
lingkungan dan memastikan keberlanjutan. Ketika sebuah keluarga memi-
liki akses yang stabil terhadap air bersih, orang tua dapat memfokus-
kan perhatian pada pendidikan anak-anak mereka, dan anak-anak dapat
tumbubh lebih sehat. Setiap tindakan kecil untuk mendistribusikan kembali
kekuasaan dan sumber daya dari pusat ke periferi merupakan sebuah
langkah menuju terwujudnya martabat manusia. Pemberdayaan ini dapat
mengambil berbagai bentuk: pemberdayaan politik melalui partisipasi
aktif dalam kebijakan publik; pemberdayaan ekonomi melalui dukungan
terhadap koperasi dan usaha kecil yang dikelola oleh komunitas; dan
pemberdayaan sosial melalui akses yang setara terhadap informasi dan
jaringan profesional.

Ini bukanlah agenda yang bisa dicapai dalam waktu singkat, melain-
kan sebuah proses panjang yang membutuhkan kesabaran dan refleksi.
Proses ini dimulai dari kesadaran bahwa setiap kebijakan, setiap keputusan

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



investasi, dan setiap narasi yang kita sebarkan memiliki dampak langsung
pada distribusi kekuasaan dan sumber daya. Dengan demikian, setiap
tindakan tersebut memiliki dampak langsung pada pemenuhan hak asasi
manusia. Pemenuhan ini tidak terjadi di ruang-ruang konferensi yang
jauh; ia terjadi di setiap aspek kehidupan kita sehari-hari, di mana hak atas
martabat menemukan wujudnya dalam akses, keadilan, dan keseimbangan.
Perjuangan untuk hak asasi manusia adalah sebuah proyek yang berkelan-
jutan, menuntut kita untuk selalu mempertanyakan struktur yang ada dan
bertanya apakah mereka benar-benar melayani seluruh umat manusia atau
hanya sebagian kecil darinya.

Ham dan Keadilan Sosial dalam Negara Hukum

91



+ KONSTITUSI -

@HAK ASASI
MANUSIA

Teori dan Tantangan Kontemporer

o



?w

BAB VI

HAK-HAK KELOMPOK RENTAN
DAN MARGINAL



94

Perempuan dan Anak dalam Sistem Hukum HAM
Nasional dan Internasional

Memahami posisi perempuan dan anak dalam kerangka hukum hak asasi
manusia, baik di tingkat nasional maupun internasional, memerlukan sebuah
pergeseran sudut pandang. Kita cenderung melihatnya sebagai sebuah penca-
paian linear, sebuah jalan lurus dari ketidakadilan menuju kesetaraan yang
sempurna. Namun, realitasnya jauh lebih kompleks. Kerangka hukum ini
bukanlah sebuah garis akhir, melainkan sebuah medan pertempuran yang
tak pernah usai, di mana idealisme berhadapan langsung dengan struktur
sosial, budaya, dan ekonomi yang telah mengakar. Perjalanan ini dipenuhi
dengan janji-janji yang mulia, tetapi juga dengan tantangan implementasi
yang tak terduga. Sebuah deklarasi hukum mungkin tampak kokoh, tetapi
tanpa dukungan kesadaran kolektif dan reformasi struktural, ia bisa menjadi
sebuah fatamorgana keadilan. Kesenjangan antara regulasi yang ada dan
pengalaman hidup sehari-hari adalah titik di mana pemenuhan hak asasi

manusia menemukan tantangan terbesarnya.

Sejak Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia (DUHAM) pada tahun
1948, sebuah fondasi global telah diletakkan. DUHAM adalah sebuah
pernyataan monumental bahwa setiap individu, tanpa terkecuali, memi-
liki martabat dan hak yang sama. Pasal 1 DUHAM menegaskan, “Sermua
orang dilahirkan merdeka dan mempunyai martabat dan hak-hak yang
sama” (United Nations, 1998). Ini adalah sebuah deklarasi yang kuat, sebuah
landasan yang seharusnya mengikis diskriminasi berbasis ras, warna kulit,
jenis kelamin, dan lain-lain. Namun, meski komitmen untuk kesetaraan
telah ditegaskan, dalam praktik sosial, kemajuan yang signifikan masih
belum terlihat. Terdapat jurang yang dalam antara apa yang tertulis dalam
dokumen hukum dengan apa yang dialami oleh perempuan dan anak dalam
kehidupan sehari-hari. Hak-hak ini, yang seharusnya universal, seringkali
terhalang oleh faktor-faktor yang tidak disebutkan dalam teks hukum, seperti
stereotip gender, norma-norma patriarkal, dan sistem ekonomi yang tidak
adil. Sebuah hukum yang ideal mungkin menyatakan hak perempuan atas
pekerjaan yang setara, namun realitasnya, mereka mungkin menghadapi

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



hambatan tak terlihat dalam bentuk gaji yang lebih rendah, kurangnya
peluang promosi, atau ketidakmampuan menyeimbangkan karier dengan
tugas domestik yang secara sosial dibebankan.

Khusus untuk perempuan, persoalan ini memunculkan sebuah para-
doks. Walaupun hak-hak mereka secara eksplisit dilindungi dalam kerangka
HAM universal, diskriminasi masih merupakan sebuah fenomena yang
“tidak kelihatan” Ini bukan hanya soal ketidakadilan yang disengaja, melain-
kan tentang asumsi-asumsi sosial budaya dan ideologi gender yang tersembu-
nyi, yang membatasi peran dan kesempatan perempuan. Seringkali, hak-hak
perempuan, seperti hak atas pekerjaan, berbenturan dengan implementasi
hukum yang tidak konsisten atau persepsi sosial yang membatasi. Gerakan
perempuan, atau yang sering disebut gerakan gender, berakar dari kesadaran
bahwa ada sebuah golongan manusia yang nasibnya luput dari perhatian. Ini
adalah sebuah perjuangan untuk menegaskan bahwa hak asasi perempuan
bukan sekadar konsep, melainkan visi untuk mentransformasi relasi kekua-
saan yang berbasis gender. Transformasi ini memerlukan lebih dari sekadar
perubahan undang-undang; ia menuntut restrukturisasi norma sosial, pendi-
dikan ulang masyarakat, dan pembongkaran stereotip yang telah mengakar
selama berabad-abad. Perjuangan untuk hak-hak perempuan adalah sebuah
perjuangan untuk hak setiap individu untuk menentukan jalan hidup mereka
sendiri, bebas dari prasangka dan batasan yang diciptakan oleh masyarakat.

Untuk merespons ketidaksetaraan yang spesifik ini, lahirlah Konvensi
tentang Penghapusan Segala Bentuk Diskriminasi terhadap Perempuan
(CEDAW). Konvensi ini tidak hanya mengutuk diskriminasi, tetapi juga
mewajibkan negara-negara pihak untuk mengambil langkah-langkah konkret
dalam bidang politik, ekonomi, pendidikan, kesehatan, dan kehidupan sosial
(Enik Setyowati, 2021, p. 33). Namun, CEDAW bukanlah sebuah solusi
magis. Konvensi ini memiliki mekanisme yang tidak bersifat kaku, di mana
setiap negara memiliki hak untuk mengajukan keberatan atau reservasi. Ini
menunjukkan bahwa perlindungan hukum internasional sangat bergan-
tung pada kemauan politik dan interpretasi setiap negara. Sebuah negara
bisa saja meratifikasi konvensi, tetapi implementasi yang setengah hati atau

Hak-Hak Kelompok Rentan dan Marginal

95



96

resistensi budaya dapat membuatnya menjadi dokumen yang tak lebih dari
pajangan. Perdebatan seputar reservasi, misalnya, seringkali menjadi arena
di mana nilai-nilai lokal atau interpretasi keagamaan berbenturan dengan
prinsip-prinsip universal, menciptakan ketegangan yang sulit diurai. Ini
menyoroti bahwa proses ratifikasi adalah awal, bukan akhir dari komitmen
sebuah negara terhadap kesetaraan gender.

Demikian pula dengan anak-anak. Perlindungan terhadap anak-anak
adalah bagian yang tak terpisahkan dari HAM. Anak adalah makhluk
yang rentan dan merupakan generasi penerus bangsa. Oleh karena itu,
perlindungan mereka adalah tanggung jawab kolektif—negara, pemerintah,
masyarakat, keluarga, dan orang tua. Undang-Undang Perlindungan Anak di
Indonesia, seperti UU No. 23 Tahun 2002 dan perubahannya, serta pasal 28B
UUD 1945, menunjukkan komitmen negara. Namun, sama seperti perem-
puan, hak-hak anak seringkali dilanggar, baik oleh negara, orang dewasa,
maupun orang tua. Upaya perlindungan hak anak sebagian besar “belum
tereksplorasi” Ini bukan hanya masalah hukum, tetapi juga masalah sosi-
ologis. Anak diposisikan sebagai kelompok sosial dengan status yang lebih
rendah, yang membuat mereka rentan terhadap berbagai bentuk eksploitasi
dan kekerasan. Fenomena ini bisa berupa pernikahan anak, pekerja anak,
atau kekerasan di lingkungan keluarga. Posisi mereka yang rentan membuat
mereka sulit untuk menyuarakan keluhan atau menuntut haknya, memper-
buruk siklus ketidakadilan.

Perlindungan hukum bagi anak, seperti penyelenggaraan pengadilan
anak dengan tujuan menjamin kepentingan terbaik anak, adalah sebuah
langkah maju. Namun, tantangannya adalah bagaimana memastikan bahwa
mekanisme hukum ini tidak hanya ada di atas kertas, tetapi juga benar-
benar melindungi anak dari dampak negatif pada perkembangan mental
dan fisik mereka. Konsep ini menuntut kita untuk melampaui pendekatan
hukum yang kaku dan mengadopsi pendekatan holistik yang melibatkan
aspek psikologis, sosial, dan pendidikan. Mengimplementasikan perlin-
dungan hukum terhadap anak memerlukan kesamaan persepsi antara orang
tua, pemerintah, dan masyarakat. Ini bukan hanya tentang hukuman bagi

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



pelanggar, tetapi tentang membangun sebuah ekosistem di mana hak-hak
anak dapat tumbuh dan berkembang secara optimal. Sebuah ekosistem yang
mendukung anak memerlukan adanya pusat-pusat konseling, program-pro-
gram pendidikan bagi orang tua, dan sistem pengawasan yang efektif di
sekolah dan lingkungan masyarakat.

Di tingkat internasional, Konvensi Hak Anak (CRC) menjadi landasan
utama. CRC mencakup hak-hak sipil dan politik, serta hak-hak ekonomi,
sosial, dan budaya. Namun, seperti halnya CEDAW, implementasi CRC di
berbagai negara menghadapi hambatan yang signifikan. Tradisi budaya,
kemiskinan, konflik, dan kurangnya sumber daya seringkali menjadi alasan
mengapa hak-hak anak belum terpenuhi sepenuhnya. Kekerasan terhadap
perempuan dan anak, misalnya, adalah sebuah isu yang meresahkan di
seluruh dunia. Kekerasan sistematis berbasis gender masih sering terjadi.
Ini adalah sebuah refleksi dari kegagalan sistem untuk mengatasi akar masa-
lah: ketidakseimbangan kekuasaan dan norma-norma sosial yang permisif
terhadap kekerasan. Kekerasan terhadap anak, seringkali terjadi dalam
lingkup yang paling privat—di rumah—menjadikannya fenomena yang
sulit dideteksi dan diintervensi.

Fokus pada hak perempuan dan anak dalam sistem hukum internasio-
nal dan nasional menyoroti sebuah realitas yang lebih luas: bahwa hak asasi
manusia bukanlah entitas yang statis. Sebaliknya, mereka adalah konsep yang
terus berevolusi, yang pemenuhannya membutuhkan sebuah dialog yang
berkelanjutan antara hukum, kebijakan, dan realitas sosial. Ketika sebuah
negara meratifikasi sebuah konvensi, ia tidak hanya menandatangani sebuah
dokumen, melainkan mengambil sebuah janji untuk melakukan refleksi diri
yang mendalam dan reformasi struktural yang berkelanjutan. Ini adalah
sebuah pengakuan bahwa perjuangan untuk kesetaraan dan keadilan tidak
akan pernah selesai, tetapi sebuah proses yang membutuhkan komitmen
dari setiap generasi. Komitmen ini menuntut adaptasi dan peninjauan ulang
yang konstan, karena tantangan baru terus bermunculan, seperti diskrimi-
nasi berbasis gender di dunia digital atau eksploitasi anak melalui teknologi.

Hak-Hak Kelompok Rentan dan Marginal

97



98

Dalam konteks Indonesia, Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999
tentang HAM, yang meratifikasi banyak prinsip DUHAM, mencakup bagian
khusus yang melindungi hak-hak perempuan. Pasal 45-51 UU ini mengatur
berbagai hak, mulai dari partisipasi politik hingga hak dalam perkawinan.
Namun, kita harus jujur pada diri sendiri dan bertanya: apakah jaminan
hukum ini sudah cukup? Apakah hak perempuan untuk mendapatkan
pendidikan, memilih profesi, atau berpartisipasi dalam politik benar-benar
setara dengan laki-laki? Fakta di lapangan menunjukkan bahwa, terlepas
dari jaminan hukum, masih ada benturan-benturan yang terjadi. Perbedaan
persepsi tentang peran perempuan di sektor publik, misalnya, menunjukkan
bahwa hukum saja tidak bisa mengubah keyakinan yang telah mengakar
dalam masyarakat. Di sini, peran pendidikan dan media menjadi sangat
krusial dalam membentuk narasi yang lebih inklusif dan progresif.

Hal ini membawa kita pada sebuah pemahaman yang lebih mendalam
tentang hak asasi manusia. Pemenuhannya bukanlah sekadar soal “ada atau
tidaknya” sebuah undang-undang atau konvensi. Ia adalah soal bagaimana
undang-undang tersebut hidup dalam denyut nadi masyarakat. Apakah
hakim memahami isu gender saat memutuskan sebuah kasus? Apakah
guru di sekolah memperlakukan siswa laki-laki dan perempuan dengan
cara yang sama? Apakah keluarga mempromosikan kesetaraan antara anak
laki-laki dan perempuan? Pertanyaan-pertanyaan ini menyoroti bahwa
perlindungan HAM bagi perempuan dan anak bergantung pada kesadaran
kolektif. Ini adalah sebuah proyek yang bersifat partisipatif, di mana setiap
individu memiliki peran untuk menantang norma-norma yang tidak adil
dan mempromosikan martabat yang setara. Kesadaran ini harus dibangun
dari tingkat paling mikro, yaitu keluarga, hingga tingkat makro, yaitu negara,
dan meluas hingga ke institusi pendidikan, tempat kerja, dan ruang publik.

Tantangan terbesar yang dihadapi adalah bagaimana memadukan
kerangka hukum yang universal dengan realitas lokal yang unik. Di satu
sisi, ada prinsip-prinsip universal yang tidak dapat ditawar, seperti hak untuk
hidup, kebebasan dari penyiksaan, dan kesetaraan di depan hukum. Di sisi
lain, ada tradisi dan nilai-nilai budaya yang mungkin bertentangan dengan

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



prinsip-prinsip ini. Diskriminasi tidak hanya terbatas pada jenis kelamin,
tetapi juga bersumber dari asumsi-asumsi sosial budaya yang dilekatkan
pada perempuan. Ini adalah sebuah pengingat bahwa perubahan sejati
tidak bisa dipaksakan dari luar; ia harus tumbuh dari dalam, dari sebuah
dialog yang jujur dan reflektif tentang apa artinya menjadi manusia yang
bermartabat di tengah keberagaman budaya. Dialog ini harus melibatkan
semua pihak, termasuk pemimpin agama, tokoh adat, dan komunitas akar
rumput, untuk menemukan jalan tengah yang menghormati nilai-nilai lokal
sambil menjunjung tinggi martabat setiap individu.

Menghadapi tantangan ini, kita tidak bisa hanya berpuas diri dengan
melihat angka-angka ratifikasi konvensi. Kita harus melihat lebih dekat pada
kisah-kisah pribadi. Bagaimana seorang anak di pedesaan Indonesia berjuang
untuk mendapatkan pendidikan yang layak? Bagaimana seorang perempuan
menghadapi diskriminasi di tempat kerja atau kekerasan dalam rumah
tangga, meskipun hukum secara teoretis melindunginya? Pengalaman-
pengalaman ini adalah data yang paling otentik, yang menunjukkan bahwa
janji-janji hukum masih menunggu untuk ditepati. Perjuangan untuk hak
perempuan dan anak adalah sebuah cermin yang jujur, yang menunjukkan
sejauh mana sebuah bangsa telah berhasil—atau gagal—dalam mewujudkan
janji-janji kemerdekaannya. Perjuangan ini adalah sebuah panggilan untuk
terus bekerja, tidak hanya di ruang-ruang legislatif, tetapi juga di setiap
rumabh, di setiap sekolah, dan di setiap sudut masyarakat.

Pada titik ini, perlindungan perempuan dan anak dalam kerangka HAM
nasional dan internasional bukanlah sebuah proyek hukum semata, melain-
kan sebuah proyek peradaban. Ini adalah sebuah upaya untuk membangun
sebuah masyarakat di mana setiap individu, terlepas dari jenis kelamin atau
usianya, dapat berkembang secara penuh, bebas dari ketakutan dan diskri-
minasi. Proses ini membutuhkan kolaborasi, inovasi, dan, yang terpenting,
keberanian untuk menantang status quo. Ia adalah sebuah perjalanan menuju
masa depan yang lebih adil, di mana hak asasi manusia bukan hanya sebuah
idealisme, tetapi sebuah realitas yang hidup, dirasakan, dan dinikmati oleh
semua.

Hak-Hak Kelompok Rentan dan Marginal

99



100

Masyarakat Adat, Difabel, dan Kelompok Minoritas

Dalam lanskap hak asasi manusia, keberadaan masyarakat adat, difabel, dan
kelompok minoritas seringkali menempatkan kita pada sebuah persim-
pangan jalan. Di satu sisi, kita melihat prinsip-prinsip universal yang menjan-
jikan kesetaraan bagi semua, sebuah fondasi yang dicanangkan oleh berbagai
deklarasi dan konvensi internasional. Di sisi lain, kita berhadapan dengan
realitas di lapangan yang menunjukkan bahwa jaminan hukum saja tidak
cukup untuk mengatasi ketidaksetaraan yang telah mengakar. Identitas, yang
seharusnya menjadi sumber keragaman dan kekayaan, justru menjadi titik
rapuh yang membuat kelompok-kelompok ini rentan terhadap marginalisasi,
diskriminasi, dan pelanggaran hak-hak yang paling mendasar. Perlindungan
mereka adalah sebuah tugas yang melampaui formalitas hukum semata;
ia menuntut pemahaman yang lebih dalam tentang dinamika kekuasaan,
sejarah, dan prasangka sosial yang memisahkan mereka dari mayoritas.
Perlindungan hukum yang sejati harus mampu menembus lapisan-lapisan
historis dan sosial ini, membenahi struktur yang secara sistematis menindas,
dan membangun jembatan empati di antara berbagai kelompok.

Isu masyarakat adat, misalnya, menjadi sebuah titik krusial dalam
perbincangan hak asasi manusia. Di Indonesia, yang begitu kaya akan nilai-
nilai budaya, keberadaan kelompok ini seringkali terpinggirkan. Sebuah
ironi yang pahit muncul: di negara yang membanggakan keberagaman
budayanya, hak-hak masyarakat adat justru belum terakomodasi sepenuh-
nya. Meskipun telah ada kerangka kebijakan internasional seperti United
Nations Declaration on the Rights of Indigenous Peoples (UNDRIP), perma-
salahan mereka tetap berlarut-larut. Hal ini bukan hanya karena kurangnya
kemauan politik, tetapi juga karena warisan sejarah yang kompleks, yang
menempatkan negara sebagai entitas dominan atas sumber daya alam.
Menggunakan perspektif pascakolonial, kita dapat melihat bahwa permasa-
lahan masyarakat adat bukanlah sekadar konflik hak atas tanah, melainkan
sebuah pertarungan melawan struktur kekuasaan yang diciptakan untuk
mengintegrasikan mereka ke dalam ekonomi nasional dan mereduksi iden-
titas mereka. Kebijakan pengelolaan tanah, yang dipaksakan oleh negara,

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



seringkali mengaburkan batas-batas wilayah adat, menciptakan konflik
yang tak berkesudahan dengan perusahaan tambang atau perkebunan.
Fenomena ini, yang disebut sebagai “domesticating the mind,” menggambar-
kan sebuah proses di mana negara secara halus menanamkan cara berpikir
yang menormalisasi dominasi dan memarginalkan kearifan lokal. Ini adalah
sebuah upaya untuk mengganti pengetahuan tradisional dengan logika
pembangunan modern, di mana hutan dan tanah dipandang semata-mata
sebagai komoditas ekonomi, bukan sebagai bagian integral dari identitas dan
keberlanjutan hidup mereka.

Perjuangan masyarakat adat untuk mendapatkan pengakuan bukanlah
sebuah tuntutan istimewa. Ini adalah sebuah klaim yang sah untuk hak-hak
kolektif mereka, termasuk hak untuk menentukan nasib sendiri dan menge-
lola wilayah adat mereka. Hak-hak ini, yang terikat erat dengan identitas dan
spiritualitas, adalah pondasi bagi keberlangsungan budaya mereka. Ketika
hak-hak ini diabaikan, yang hilang bukan hanya sebidang tanah, melainkan
seluruh sistem pengetahuan, tradisi, dan cara hidup yang telah bertahan
selama berabad-abad. Peristiwa seperti konflik di Toruakat, Sulawesi Utara,
menunjukkan betapa nyatanya benturan ini. Lahan yang telah menjadi
bagian dari identitas mereka diambil alih oleh kepentingan ekonomi yang
tidak pernah mereka minta. Kisah-kisah ini adalah pengingat bahwa hak
asasi manusia tidak dapat hanya dipahami sebagai hak individual; ia juga
harus mengakomodasi hak-hak kolektif yang merupakan bagian dari identi-
tas sosial sebuah kelompok. Sebuah pengakuan hukum terhadap keberadaan
masyarakat adat tidak akan sempurna tanpa pengakuan yang sama terhadap
hak mereka atas wilayah, sumber daya, dan praktik budaya. Tanpa pengakuan
ini, mereka akan terus terancam oleh laju pembangunan yang mengabaikan
hak-hak mereka, terpaksa beradaptasi dengan model ekonomi yang tidak
sesuai, dan kehilangan warisan yang tak ternilai harganya.

Bergerak ke kelompok difabel, kita berhadapan dengan tantangan yang
berbeda, namun sama peliknya. Selama puluhan tahun, pendekatan terha-
dap difabel didasarkan pada belas kasihan dan pelayanan. Mereka diang-
gap sebagai objek yang memerlukan bantuan, bukan sebagai subjek yang

Hak-Hak Kelompok Rentan dan Marginal

101



102

memiliki hak dan kewajiban setara. Perspektif yang ketinggalan zaman ini
telah usang dengan lahirnya sebuah paradigma baru yang berbasis hak, yang
diakui dan ditegaskan dalam Undang-Undang Nomor 8 Tahun 2016 tentang
Penyandang Disabilitas (UUPD). Perubahan ini adalah sebuah lompatan
besar. UUPD menggantikan Undang-Undang Nomor 4 Tahun 1997, yang
masih menggunakan terminologi “penyandang cacat,” sebuah istilah yang
menempatkan difabel sebagai entitas yang kurang sempurna. Dengan perge-
seran perspektif ini, difabel diakui sebagai warga negara yang memiliki
kedudukan, hak, dan kewajiban yang sama. Mereka tidak lagi dipandang dari
keterbatasannya, melainkan dari potensi dan martabatnya sebagai manusia.
Ini adalah sebuah pengakuan bahwa hambatan yang mereka hadapi bukanlah
semata-mata berasal dari kondisi fisik mereka, melainkan dari lingkungan
dan struktur masyarakat yang tidak inklusif.

Namun, mengimplementasikan undang-undang baru ini bukanlah
hal yang mudah. Persoalan-persoalan mendasar masih menjadi tantangan,
seperti penyeragaman data jumlah difabel yang terintegrasi dengan data
kependudukan. Tanpa data yang akurat, sulit untuk merancang kebijakan
yang efektif dan terukur yang menyentuh setiap individu yang membu-
tuhkan. Kemudian, ada masalah sinkronisasi dan penyesuaian di seluruh
bidang, mulai dari pendidikan, kesehatan, hingga aksesibilitas fisik. Sekolah
harus beradaptasi untuk menerima siswa difabel, fasilitas kesehatan harus
menyediakan layanan yang dapat diakses, dan ruang publik harus ramah bagi
semua. Peran Komisi Nasional Disabilitas (KND) menjadi sangat esensial
untuk mengawal implementasi ini, memastikan bahwa setiap kementerian
dan lembaga benar-benar menjalankan kewajibannya. Penting untuk diingat
bahwa perlakuan khusus yang diberikan kepada difabel bukanlah hak isti-
mewa. Sebaliknya, itu adalah sebuah upaya untuk menciptakan kesetaraan
yang sebenarnya, yang memungkinkan mereka berpartisipasi penuh dalam
masyarakat, bebas dari hambatan struktural dan diskriminasi. Ini adalah
sebuah perjuangan untuk membangun masyarakat yang inklusif, yang
menganggap keberagaman sebagai kekuatan, bukan sebagai kelemahan,
dan yang memahami bahwa setiap individu memiliki kontribusi unik yang
dapat ditawarkan.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



Kita berhadapan dengan kelompok minoritas, sebuah entitas sosial
yang keberadaannya tak dapat dinafikan. Mereka adalah orang-orang yang,
berdasarkan identitas seperti agama, etnis, bahasa, atau jenis kelamin, berada
pada posisi non-dominan dan rentan terhadap pelanggaran HAM. Sebuah
paradoks pahit terjadi di era reformasi Indonesia. Ketika cita-cita demokrasi
dan kebebasan hukum digaungkan, yang muncul justru adalah tindakan
kekerasan dan diskriminasi yang dilakukan oleh kelompok-kelompok masya-
rakat. Kekerasan yang dulu dimonopoli oleh negara, kini dilegitimasi oleh
segelintir kelompok yang membawa identitas tertentu. Sektarianisme agama
dan sosial-politik meningkat, memakan korban dari kelompok minoritas
agama dan lainnya. Peristiwa-peristiwa ini menunjukkan bahwa ketiadaan
otoritarianisme tidak secara otomatis menjamin kebebasan dan toleransi.
Justru, kebebasan yang tidak dibarengi dengan kesadaran kolektif dapat
memunculkan oligarki kekerasan yang membingkai diskriminasi sebagai
pranata sosial. Hal ini menuntut sebuah refleksi mendalam tentang bagai-
mana sebuah masyarakat dapat menjembatani perbedaan tanpa mengor-
bankan keamanan dan hak-hak kelompok minoritas.

Perlindungan terhadap kelompok minoritas menuntut sebuah pema-
haman yang halus tentang hak-hak mereka. Dalam perspektif HAM, mereka
memiliki hak yang setara dengan pemegang hak lainnya, namun mereka
juga memerlukan hak khusus. Hak khusus ini bukanlah hak istimewa,
melainkan sebuah instrumen yang diberikan untuk mengangkat martabat
mereka. Hal ini menjadi sebuah pengakuan bahwa kesetaraan formal saja
tidak cukup untuk mengatasi ketidaksetaraan yang struktural. Sebuah negara
dapat menjamin kebebasan beragama, namun jika praktik diskriminasi
dalam bentuk perusakan tempat ibadah atau pemaksaan keyakinan tetap
terjadi, maka jaminan hukum tersebut tidak lebih dari kata-kata kosong.
Perlindungan hukum bagi kelompok minoritas tidak bisa hanya bersifat
reaktif, menunggu terjadinya pelanggaran. Sebaliknya, ia harus proaktif,
membangun sebuah budaya toleransi dan dialog yang jujur, yang menghargai
keberagaman sebagai sebuah aset bangsa. Hal ini memerlukan intervensi di
tingkat pendidikan, media, dan kebijakan publik untuk secara aktif mempro-
mosikan inklusivitas dan melawan narasi diskriminatif.

Hak-Hak Kelompok Rentan dan Marginal

103



104

Memahami ketiganya—masyarakat adat, difabel, dan kelompok minori-
tas—adalah sebuah panggilan untuk melihat hak asasi manusia bukan seba-
gai sebuah konsep yang statis, melainkan sebagai sebuah proses yang dinamis,
yang terus-menerus beradaptasi dengan realitas sosial. Perlindungan mereka
adalah sebuah barometer sejati dari tingkat peradaban sebuah bangsa. Ia
menunjukkan seberapa jauh sebuah masyarakat telah berhasil mengatasi
prasangka, menyingkirkan egoisme kelompok, dan membangun sebuah
tatanan di mana setiap individu, terlepas dari identitas dan latar belakang-
nya, dapat hidup dengan damai dan bermartabat. Ini adalah sebuah perju-
angan untuk mewujudkan janji-janji konstitusi yang paling mulia, sebuah
perjuangan yang membutuhkan komitmen dari setiap warga negara untuk
menjadi agen perubahan yang peduli dan berani.

Afirmasi Positif dan Peran Negara dalam
Perlindungan Kelompok Rentan

Cerminan nilai, keyakinan, dan cara kita memandang sesama, sesungguh-
nya dapat kita temukan dalam setiap interaksi sosial. Dalam narasi besar
peradaban manusia, ada satu cermin yang seringkali kabur: bagaimana kita
memperlakukan mereka yang berada di posisi paling rentan. Kerentanan
bukanlah sebuah sifat yang melekat pada individu, melainkan kondisi yang
sangat bergantung pada konteks—lingkungan, sosial, politik, budaya, dan
ekonomi. Ini adalah sebuah pengakuan yang fundamental: tidak ada manusia
yang tercipta rentan. Kerentanan adalah hasil dari situasi, dari sebuah struk-
tur yang meminggirkan, atau dari sebuah krisis yang tak terduga. Seseorang
yang rentan di satu tempat mungkin memiliki posisi yang kuat di tempat
lain. Misalnya, seorang penyandang disabilitas yang mandiri dan berdaya
di kota yang infrastrukturnya ramah disabilitas, bisa mendadak menjadi
sangat rentan saat berada di lingkungan yang tidak memiliki aksesibilitas,
seperti trotoar rusak atau fasilitas umum tanpa lift. Ini menunjukkan bahwa
kerentanan bukanlah kekurangan personal, melainkan kegagalan sistem
untuk mengakomodasi keberagaman manusia.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



Pemberian perlindungan khusus kepada kelompok rentan seringkali
disalahpahami sebagai perlakuan istimewa yang tidak adil. Pikiran ini
muncul dari asumsi bahwa setiap orang memulai dari garis start yang sama.
Namun, realitasnya jauh lebih kompleks. Perlindungan ini bukanlah bentuk
ketidakadilan, melainkan sebuah afirmasi positif. Ia adalah upaya untuk
memastikan bahwa mereka yang menghadapi hambatan sistemik dapat
menikmati kesempatan dan akses yang sama seperti yang lain. Analogi yang
tepat mungkin adalah sebuah lomba lari. Keadilan tidak berarti semua orang
harus mulai dari garis yang sama jika beberapa pelari dipaksa membawa
beban yang berat di punggung mereka.

Perlindungan khusus adalah tindakan untuk melepaskan beban tersebut,
sehingga semua orang memiliki kesempatan yang setara untuk menyelesai-
kan perlombaan. Afirmasi ini bukan sekadar tindakan hukum, melainkan
sebuah pernyataan moral kolektif. la mengatakan bahwa kita, sebagai masya-
rakat, menyadari adanya ketidakseimbangan dan kita tidak akan berdiam
diri. Afirmasi ini adalah sebuah pengakuan tulus bahwa keadilan sejati
bukanlah kesetaraan yang buta, melainkan kesetaraan yang peka terhadap
kondisi dan konteks yang berbeda. Ini adalah upaya untuk memperbaiki
ketidakadilan historis dan struktural yang telah lama meminggirkan seba-
gian populasi.

Di tengah lanskap sosial yang dinamis, peran negara menjadi sangat
krusial. Negara adalah penopang utama yang seharusnya memastikan bahwa
hak-hak dasar setiap warga negara terpenuhi, tanpa terkecuali. Sayangnya,
meskipun banyak peraturan perundang-undangan telah dibuat, imple-
mentasinya masih sangat beragam. Ini adalah celah yang menganga antara
idealisme dan realitas. Celah yang menunjukkan bahwa undang-undang
saja tidak cukup. Dibutuhkan lebih dari sekadar ratifikasi konvensi atau
penerbitan regulasi. Dibutuhkan komitmen bersama yang kuat, sebuah
kesadaran kolektif yang merasuk ke dalam setiap sendi birokrasi dan masya-
rakat. Kesenjangan ini seringkali disebabkan oleh kurangnya political will,
birokrasi yang lamban, dan alokasi anggaran yang tidak memadai. Sebuah
kebijakan perlindungan yang canggih di atas kertas bisa saja tidak berarti

Hak-Hak Kelompok Rentan dan Marginal

105



106

apa-apa jika tidak ada mekanisme penegakan yang efektif di lapangan, atau
jika para pelaksana kebijakan tidak memiliki pemahaman dan empati yang
memadai terhadap isu-isu kerentanan.

Mari kita selami lebih dalam bagaimana afirmasi positif ini seharusnya
diwujudkan melalui peran negara. Ia dimulai dari legislasi yang responsif.
Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999 tentang Hak Asasi Manusia, misal-
nya, secara tegas menyatakan bahwa perlindungan, pemajuan, penegakan,
dan pemenuhan HAM adalah tanggung jawab pemerintah dan masyarakat.
Frasa “perlindungan lebih berkenaan dengan kekhususannya” dalam Pasal
5 ayat (3) adalah inti dari afirmasi positif. Ia mengakui bahwa kelompok
rentan, seperti orang lanjut usia, anak-anak, fakir miskin, wanita hamil,
dan penyandang cacat, memerlukan perlakuan yang disesuaikan dengan
kebutuhan unik mereka. Ini bukanlah pengecualian, melainkan penyesuaian
yang diperlukan untuk mencapai keadilan. Lebih dari itu, negara juga telah
meratifikasi berbagai konvensi internasional, seperti Konvensi Hak Anak dan
Konvensi Penghapusan Segala Bentuk Diskriminasi terhadap Perempuan. Ini
menunjukkan adanya kerangka kerja hukum yang kuat, yang secara norma-
tif telah mengakui pentingnya perlindungan kelompok rentan. Tantangan
sesungguhnya adalah bagaimana menanamkan semangat dan jiwa dari
regulasi tersebut ke dalam praktik sehari-hari, melampaui sekadar formalitas.

Keberadaan masyarakat kelompok rentan yang merupakan mayoritas
di negeri ini memerlukan tindakan aktif untuk melindungi hak-hak dan
kepentingan-kepentingan mereka melalui penegakan hukum dan tindakan
legislasi lainnya. Kata “aktif” di sini sangat penting. Ini menyiratkan sebuah
gerakan, sebuah proaktif dari negara, bukan hanya reaktif. Tindakan ini
harus melampaui formalitas hukum dan masuk ke ranah kebijakan yang
berpihak. Misalnya, kebijakan yang berorientasi pada Hak Sipil Politik dan
Hak Ekonomi, Sosial, dan Budaya harus juga memprioritaskan komunitas
rentan. Jika tidak, akan terjadi ketidakseimbangan yang terus-menerus.
Hak anak, hak perempuan rentan, hak penyandang cacat, dan hak kelom-
pok minoritas harus mendapatkan perhatian khusus dalam setiap agenda
pembangunan. Proaktif negara juga berarti menginvestasikan sumber daya

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



yang cukup untuk program-program yang secara langsung menargetkan
akar penyebab kerentanan. Ini bisa berupa pembangunan infrastruktur yang
sepenuhnya dapat diakses, penciptaan lapangan kerja yang inklusif, atau
penyediaan layanan kesehatan mental yang terjangkau dan peka budaya. Ini
adalah langkah-langkah nyata yang mengubah janji hukum menjadi realitas
yang dapat dirasakan.

Salah satu contoh nyata dari tantangan implementasi adalah dalam
perlindungan anak. Kita melihat kondisi yang memprihatinkan, dari pekerja
anak hingga anak jalanan yang tidak memiliki akses terhadap pendidikan,
kesehatan, dan perlindungan. Pemerintah memang telah menetapkan
Rencana Aksi Nasional dan mengeluarkan banyak undang-undang, seperti
UU No. 23 tahun 2002 tentang Perlindungan Anak. Secara kuantitatif, regu-
lasi ini mungkin terlihat cukup. Tetapi, secara kualitatif, kita melihat adanya
kendala besar: kurangnya koordinasi antar instansi, sosialisasi yang belum
efektif, dan kemiskinan yang menjadi akar masalah. Hal ini menunjukkan
bahwa negara tidak hanya perlu menciptakan aturan, tetapi juga membangun
ekosistem yang memungkinkan aturan tersebut berjalan. Hambatan sering-
kali juga datang dari kurangnya data yang akurat. Tanpa data yang terpilah
dengan baik mengenai jumlah, lokasi, dan jenis kerentanan yang dihadapi,
sulit bagi pemerintah untuk merancang program yang benar-benar efektif
dan tepat sasaran. Akibatnya, kebijakan menjadi seragam dan tidak mampu
menjawab kebutuhan spesifik dari setiap kelompok yang berbeda.

Membangun ekosistem ini membutuhkan pendekatan yang holistik.
Ini bukan hanya tugas kementerian sosial atau hukum, melainkan tugas
seluruh pilar negara, termasuk sektor swasta dan masyarakat sipil. Peran
negara juga mencakup fasilitasi dialog, membangun jembatan antar pihak,
dan memastikan bahwa suara-suara dari kelompok rentan benar-benar
didengar. Ini adalah bentuk afirmasi yang paling kuat: memberi ruang bagi
mereka untuk berpartisipasi dalam pembentukan kebijakan yang akan
memengaruhi hidup mereka sendiri. Afirmasi ini mengubah pandangan dari
sekadar “melindungi” menjadi “memberdayakan.” Sektor swasta memiliki
peran penting melalui inisiatif tanggung jawab sosial perusahaan (CSR),

Hak-Hak Kelompok Rentan dan Marginal

107



108

dengan fokus pada perekrutan yang inklusif, lingkungan kerja yang ramah,
dan dukungan finansial untuk program-program komunitas. Sementara itu,
masyarakat sipil, seperti lembaga swadaya masyarakat (LSM) dan aktivis,
berfungsi sebagai pengawas dan mitra kritis bagi pemerintah, menyuara-
kan isu-isu yang terpinggirkan dan memberikan layanan langsung di akar
rumput. Kemitraan yang kuat antara semua pihak ini adalah kunci untuk
menciptakan perubahan yang berkelanjutan.

Dalam konteks yang lebih luas, afirmasi positif dan peran negara ini
juga harus peka terhadap konteks global. Kita hidup di dunia yang saling
terhubung, di mana kerentanan seseorang di suatu tempat bisa jadi adalah
dampak dari sistem global yang tidak adil. Ada kategori kelompok rentan
internasional seperti pencari suaka, pekerja migran, dan masyarakat adat.
Ini mengingatkan kita bahwa peran negara tidak terbatas pada batas-batas
teritorialnya. Negara harus menjadi aktor yang proaktif dalam diplomasi
internasional untuk memastikan bahwa hak-hak warganya yang berada di
luar negeri, atau hak-hak mereka yang masuk ke dalam negeri, juga terlin-
dungi. Isu-isu seperti perdagangan manusia, krisis iklim yang menciptakan
pengungsi lingkungan, dan ketidaksetaraan ekonomi global semuanya
berkontribusi pada kerentanan di tingkat lokal. Negara perlu mengembang-
kan kebijakan luar negeri yang responsif dan berempati, serta berpartisipasi
aktif dalam forum-forum internasional untuk menuntut keadilan global
yang lebih merata.

Mari kita bergeser ke konsep kerentanan itu sendiri. Kerentanan bersifat
kontekstual dan tidak memiliki kategori baku. Ini adalah sebuah pemahaman
yang sangat mendalam dan membebaskan. Ini memungkinkan kita untuk
melihat kerentanan tidak sebagai identitas permanen, tetapi sebagai sebuah
kondisi dinamis. Tugas negara, karenanya, adalah menciptakan sistem yang
adaptif, yang mampu merespons perubahan konteks dan mengidentifi-
kasi kerentanan baru yang mungkin muncul, misalnya, akibat krisis iklim
atau kemajuan teknologi. Sebuah masyarakat yang menua membutuhkan
program pensiun dan kesehatan yang berbeda dari masyarakat yang dido-
minasi oleh anak muda. Kemajuan teknologi yang membuka peluang baru

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



juga bisa menciptakan kerentanan baru, seperti bagi mereka yang tidak
memiliki akses atau literasi digital. Sistem negara harus gesit dan fleksibel
untuk mengantisipasi dan beradaptasi dengan perubahan-perubahan ini.

Peran negara dalam hal ini bukanlah sekadar penjaga hukum, melainkan
juga arsitek sosial. Negara harus merancang struktur yang dapat mengurangi
kerentanan sejak dini, berinvestasi pada pendidikan, kesehatan, dan jaring
pengaman sosial yang kuat. Ini adalah investasi pada ketahanan sosial, yang
pada akhirnya akan menguntungkan semua pihak, bukan hanya kelompok
rentan. Ketika kita membangun sistem yang lebih adil dan inklusif, kita
mengurangi beban pada masyarakat secara keseluruhan. Mengurangi kesen-
jangan ekonomi, misalnya, tidak hanya membantu mereka yang berada di
bawah, tetapi juga menciptakan pasar yang lebih stabil dan kuat untuk semua.
Demikian pula, memastikan akses pendidikan yang merata akan menghasil-
kan tenaga kerja yang lebih terampil dan inovatif, yang pada akhirnya akan

mendorong kemajuan nasional.

Afirmasi positif dan peran negara dalam perlindungan kelompok rentan
adalah sebuah perjalanan yang berkelanjutan. Ia adalah sebuah refleksi terha-
dap siapa kita sebagai sebuah bangsa dan masyarakat. Apakah kita bersedia
melihat kerentanan bukan sebagai beban, tetapi sebagai panggilan untuk
bertindak? Perjalanan ini menuntut komitmen yang tak tergoyahkan, bukan
hanya dari para pemimpin, tetapi dari setiap individu yang percaya bahwa
sebuah masyarakat yang beradab diukur dari bagaimana ia memperlakukan
warganya yang paling lemah.

Hak-Hak Kelompok Rentan dan Marginal

109



+ KONSTITUSI -

@HAK ASASI
MANUSIA

Teori dan Tantangan Kontemporer

o



BAB Vi

PERLINDUNGAN HAM DALAM ERA DIGITAL:
KEBEBASAN VS REGULASI



112

Ancaman terhadap Privasi dan Kebebasan
Berekspresi

Lanskap digital yang berkembang pesat telah membawa kita ke dalam
sebuah era yang ditandai oleh interaksi yang kompleks antara hak asasi
manusia dan ruang siber. Revolusi digital, dengan segala konektivitas dan
inovasinya, telah mengubah cara kita berinteraksi, berkomunikasi, dan
mengakses informasi. Namun, di balik kemudahan ini, muncul sebuah
bayangan: tantangan serius terhadap prinsip-prinsip kebebasan funda-
mental, khususnya privasi dan kebebasan berekspresi. Dunia maya, yang
dulunya dianggap sebagai ruang kebebasan tanpa batas, kini menjadi
arena di mana hak-hak tersebut menghadapi pengawasan dan regulasi
yang semakin ketat.

Isu privasi adalah salah satu yang paling menonjol. Dalam kehidupan
sehari-hari, kita terbiasa mengelola privasi kita secara naluriah, memutus-
kan apa yang akan kita bagikan dan kepada siapa. Namun, di dunia digital,
batas-batas ini menjadi kabur. Data pribadi kita dikumpulkan secara masif,
seringkali tanpa kesadaran penuh atau persetujuan yang benar-benar
terinformasi. Setiap klik, setiap pencarian, setiap interaksi sosial terekam
dan dianalisis, menciptakan profil digital yang sangat rinci tentang diri
kita. Fenomena ini menempatkan privasi sebagai hal yang sangat penting,
mahal, dan harus dijaga rapat-rapat. Kita telah menyaksikan bagaimana
bocornya informasi pribadi yang seharusnya rahasia menunjukkan betapa
krusialnya perlindungan data di ranah digital. Privasi di dunia digital tidak
lagi hanya tentang menyembunyikan informasi, tetapi tentang kontrol atas
identitas dan narasi kita sendiri.

Kebebasan berekspresi juga mengalami transformasi yang signifikan
dalam era ini. Karakteristik media digital seperti hipertekstualitas dan inter-
aktivitas membuat kebebasan berekspresi tidak bisa lagi dipisahkan dari
kebebasan berjejaring dan kebebasan konektivitas. Jurnalisme digital, yang
mulanya dijanjikan sebagai ruang demokratis di mana setiap orang bisa
menjadi “jurnalis’, kini berhadapan dengan dilema regulasi. Di Indonesia,

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



salah satu manifestasi dari dilema ini adalah Undang-Undang Informasi
dan Transaksi Elektronik (UU ITE), yang seringkali dianggap tidak seja-
lan dengan semangat kebebasan berekspresi. Ketentuan-ketentuan dalam
undang-undang ini, yang mulanya ditujukan untuk mengatur transaksi
elektronik dan memerangi kejahatan siber, sering kali digunakan untuk
membatasi kritik, mengintimidasi aktivis, atau membungkam suara-suara
oposisi.

Isu ini diperkuat oleh data konkret. Kebebasan berekspresi menjadi
salah satu pondasi demokrasi dalam suatu negara, dan meskipun Indonesia
mengakui prinsip ini, angka pelanggaran di ranah digital justru mening-
kat. Sepanjang tahun 2024, SAFEnet mencatat 146 kasus pelanggaran
kebebasan berekspresi yang berujung kriminalisasi. Angka ini mengalami
kenaikan yang signifikan sebesar 32 kasus dari 114 kasus pada tahun 2023.
Kenaikan juga terlihat pada jumlah korban, dari 126 orang pada 2023
menjadi 170 orang pada 2024, dan ini belum termasuk kasus yang tidak
dilaporkan. Sebagian besar pelanggaran ini menggunakan UU ITE, dengan
Pasal 27A mengenai penyerangan atas kehormatan sering kali digunakan
oleh pelapor yang berasal dari organisasi atau institusi, pengusaha, warga,
pejabat publik, dan partai politik. Korban mayoritas adalah warganet,
pembuat konten, atlet, aktivis, politisi, jurnalis, dan buruh. Pelanggaran
ini didominasi oleh kasus yang terjadi di media sosial seperti Facebook,
TikTok, dan Instagram, dengan ranah personal dan politik menjadi latar
belakang terbanyak.

Ancaman terhadap kebebasan berekspresi tidak hanya datang dari
regulasi negara. Kekuasaan korporasi teknologi juga menjadi faktor yang
signifikan. Platform media sosial raksasa, yang menjadi ruang publik baru,
memiliki kendali penuh atas algoritma dan kebijakan moderasi konten
mereka. Mereka dapat mempromosikan atau menekan sebuah narasi,
menghapus konten, atau bahkan membekukan akun tanpa proses yang
transparan. Ini menciptakan sebuah paradoks: kita memiliki “suara” yang
lebih besar dari sebelumnya, tetapi suara itu terancam dibisukan oleh entitas
privat yang tidak memiliki akuntabilitas publik. Kekuatan yang terpusat

Perlindungan HAM dalam Era Digital: Kebebasan vs Regulasi

113



114

ini berpotensi membahayakan kebebasan individu untuk berpartisipasi
dalam wacana publik.

Aspek lain yang tak kalah penting adalah isu pengawasan. Di ranah
siber, pengawasan dapat dilakukan dalam berbagai bentuk, mulai dari pela-
cakan aktivitas web, pemantauan media sosial, hingga penggunaan tekno-
logi pengenalan wajah. Konsep “kebebasan siber” dan “tata kelola” terus
berinteraksi secara kompleks, menciptakan ketegangan yang konstan. Di
era digital, tantangan pengawasan dan keamanan siber menjadi sangat rele-
van. Pengawasan ini, meskipun seringkali dibenarkan atas nama keamanan
nasional atau pencegahan kejahatan, dapat secara fundamental mengikis
anonimitas dan privasi. Anonimitas adalah hal yang biasa dalam kehidupan
sehari-hari, tetapi sangat sulit dijaga di dunia maya. Anonimitas memberi-
kan ruang bagi individu untuk mengekspresikan pendapatnya tanpa takut
diintimidasi. Namun, saat anonimitas terancam, ruang untuk perbedaan

pendapat dan kritik pun menyempit.

Keseimbangan antara kebebasan berekspresi dan tanggung jawab
sosial menjadi semakin krusial. Seiring dengan hak untuk berbicara,
datanglah tanggung jawab untuk memastikan bahwa ekspresi tersebut tidak
merugikan orang lain. Namun, ada kerumitan dalam menentukan batas-
batas “tanggung jawab sosial” ini. Sering kali, apa yang dianggap sebagai
“tanggung jawab” oleh satu pihak bisa dianggap sebagai “sensor” oleh pihak
lain. Dalam jurnalisme digital, misalnya, isu ini sangat relevan. Sebuah plat-
form berita harus menyeimbangkan antara kebebasan redaksional untuk
melaporkan kebenaran dan tanggung jawab untuk tidak menyebarkan
disinformasi atau ujaran kebencian. Namun, tanpa kerangka hukum yang
jelas dan interpretasi yang konsisten, garis batas tersebut menjadi samar
dan rentan disalahgunakan.

Isu privasi dan kebebasan berekspresi juga memiliki konsekuensi
ekonomi. Pengumpulan data yang ekstensif telah menjadi model bisnis
utama bagi banyak perusahaan teknologi. Data kita adalah komoditas yang
diperdagangkan, dan kita, sebagai pengguna, adalah produknya. Model ini
menciptakan insentif bagi perusahaan untuk mengumpulkan sebanyak

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



mungkin data, yang seringkali bertentangan dengan kepentingan privasi
kita. Dampak ini meluas dari iklan yang sangat spesifik hingga manipulasi
perilaku. Data yang dikumpulkan dapat digunakan untuk memengaruhi
keputusan kita, mulai dari apa yang kita beli hingga siapa yang kita pilih
dalam pemilu. Ini adalah bentuk kontrol yang halus namun kuat, yang
mengancam otonomi dan kebebasan berpikir individu.

Kemajuan teknologi, seperti kecerdasan buatan dan analitik data
besar, memperburuk tantangan ini. Kemampuan untuk menganalisis data
dalam skala besar memungkinkan pengawasan yang lebih canggih dan
prediksi perilaku yang lebih akurat. Algoritma dapat mempersonalisasi feed
berita kita, menciptakan “ruang gema” di mana kita hanya terekspos pada
pandangan yang sudah kita setujui. Ini tidak hanya membatasi kebebasan
berekspresi, tetapi juga mengikis pluralisme dan kebebasan informasi.
Sebuah masyarakat yang terfragmentasi oleh ruang gema digital akan
kehilangan kemampuan untuk berdialog secara konstruktif dan mencapai
konsensus.

Melihat semua tantangan ini, ada panggilan yang mendesak untuk
meninjau kembali hubungan antara hak asasi manusia dan ranah digital.
Ini membutuhkan lebih dari sekadar perbaikan kecil pada regulasi yang
ada. Ini membutuhkan sebuah reorientasi fundamental dalam cara kita
memandang internet. Kita harus mulai melihatnya bukan hanya sebagai
alat netral, melainkan sebagai sebuah ekosistem yang memiliki implikasi
sosial yang mendalam. Jika kita hanya melihatnya sebagai “artefak fisik’,
kita akan gagal memahami konsekuensi yang melekat pada penggunaan-
nya. Internet harus dipahami sebagai ruang yang membentuk masyarakat,
bukan hanya melayaninya.

Dalam konteks ini, perlindungan hak-hak digital harus menjadi prio-
ritas utama. Perlindungan ini harus mencakup hak untuk privasi, kebe-
basan berekspresi, hak untuk mengakses informasi, dan hak untuk tidak
diawasi secara berlebihan. Perlindungan ini harus menjadi bagian integral
dari agenda pembangunan nasional, dan tidak boleh dianggap sebagai isu
sekunder. Ini bukan hanya tugas pemerintah, tetapi juga tugas masyarakat

Perlindungan HAM dalam Era Digital: Kebebasan vs Regulasi

115



116

sipil, akademisi, dan bahkan sektor swasta untuk berkolaborasi dalam
menciptakan ekosistem digital yang lebih adil dan manusiawi. Setiap
pembuat kebijakan, setiap pengembang teknologi, dan setiap pengguna
perlu mempertimbangkan apakah tindakan ini memajukan atau justru
mengikis kebebasan kita.

Upaya untuk menciptakan ruang digital yang adil dan bebas adalah
sebuah komitmen berkelanjutan. Proses ini menuntut refleksi terus-mene-
rus terhadap nilai-nilai fundamental. Diperlukan kompromi, inovasi, dan
dialog yang konstan. Isu ini bukan hanya tentang pembuatan aturan yang
lebih baik, melainkan juga tentang membangun kesadaran kolektif yang
lebih tinggi mengenai pentingnya privasi dan kebebasan berekspresi. Kita
tidak boleh membiarkan kemudahan teknologi mengorbankan hak-hak
dasar. Otonomi dan martabat individu harus tetap menjadi pusat dari
semua kemajuan yang kita capai di era digital ini.

Disinformasi, Sensor, dan Hak Atas Informasi

Pada era digital saat ini, di mana arus informasi mengalir tanpa henti, kita
seringkali merasa terhubung lebih dari sebelumnya. Setiap orang memiliki
kesempatan untuk menjadi produsen dan konsumen informasi secara
bersamaan. Paradigma ini telah mengubah cara kita memahami realitas,
membentuk opini, dan berinteraksi sebagai warga negara. Kecepatan dan
kemudahan berbagi data menciptakan sebuah ekosistem yang luar biasa
dinamis, tetapi juga rapuh. Di tengah keberlimpahan ini, batas antara
fakta dan fiksi menjadi kabur, dan realitas yang kita yakini terkadang
hanyalah konstruksi dari narasi yang paling gencar disuarakan. Informasi
tidak lagi hanya sebuah komoditas, melainkan kekuatan yang membentuk
peradaban, dan hak atasnya menjadi pilar esensial dalam masyarakat yang
berdaulat.

Ancaman terbesar bagi ekosistem informasi yang sehat adalah disin-
formasi. Ini bukan sekadar kesalahan atau ketidakakuratan yang tidak dise-
ngaja, melainkan penyebaran informasi palsu secara sengaja untuk tujuan
tertentu, seringkali untuk memecah belah atau memanipulasi. Fenomena

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



ini telah menjadi tantangan signifikan bagi demokrasi di Indonesia, teru-
tama di momen-momen krusial seperti pemilu. Penyebaran informasi palsu
melalui media sosial dapat merusak integritas proses pemilu, menciptakan
kebingungan di kalangan pemilih, dan merongrong legitimasi hasil yang
ada. Disinformasi juga mampu memicu polarisasi sosial, memanfaatkan
isu-isu sensitif seperti agama dan etnis untuk menciptakan ketegangan
yang berbahaya dan merusak kohesi sosial. Saat masyarakat terpapar pada
kebohongan yang terus-menerus, kepercayaan mereka terhadap institusi
publik dan media yang kredibel menurun drastis, mengarah pada apatisme
politik dan kerentanan terhadap narasi-narasi ekstrem.

Penting untuk memahami bahwa disinformasi bukan hanya masalah
teknis, tetapi juga masalah sosial. Ia menyebar karena resonansi emosio-
nal yang kuat, seringkali mengonfirmasi prasangka yang sudah ada dan
menciptakan “ruang gema” di mana individu hanya mendengar pandangan
yang serupa dengan mereka. Dalam ruang-ruang ini, informasi palsu
diterima dengan mudah karena ia terasa benar, sejalan dengan keyakinan
yang dianut. Upaya pemerintah untuk mengatasi disinformasi melalui
regulasi seperti Undang-Undang Informasi dan Transaksi Elektronik (UU
ITE) merupakan langkah yang perlu, tetapi implementasinya menghadapi
tantangan besar. Terdapat keseimbangan yang rumit antara penegakan
hukum dan perlindungan kebebasan berekspresi. Jika tidak dikelola dengan
bijaksana, regulasi ini dapat berpotensi membungkam kritik yang sah,
menciptakan ketakutan di kalangan masyarakat untuk berbicara, dan secara
tidak langsung melemahkan ruang diskusi publik yang seharusnya terbuka.

Di sisi lain, sensor atau pembungkaman ekspresi menjadi fenomena
yang tak kalah mengancam. Disinformasi adalah penyebaran informasi
yang merusak, sementara sensor adalah bentuk pembatasan terhadap suatu
wacana, komunikasi, atau penyampaian informasi tertentu. Dalam konteks
seni, misalnya, ekspresi kreatif adalah cerminan dinamika sosial, kritik
terhadap ketidakadilan, dan aspirasi masyarakat. Kebebasan berekspresi
bagi seniman adalah hak fundamental yang tidak boleh dikekang. Namun,
seperti yang terlihat dalam kasus-kasus di Indonesia, tekanan eksternal dan

Perlindungan HAM dalam Era Digital: Kebebasan vs Regulasi

117



118

upaya sensor telah menimbulkan tantangan serius, mengancam integritas
dan inovasi dalam dunia seni. Pembungkaman ini tidak hanya terjadi pada
ranah fisik, tetapi juga pada ranah digital, di mana karya seni atau ekspresi
kreatif dapat dihapus atau dibatasi aksesnya oleh pihak-pihak yang tidak
setuju dengan isinya.

Seni, dalam berbagai bentuknya, adalah salah satu media paling kuat
untuk menyuarakan kritik sosial dan mendorong dialog. Ketika kebebasan
seni dibungkam, kreativitas seniman terancam dan identitas budaya bisa
tergerus. Kasus-kasus pembatasan atau sensor terhadap karya seni di
Indonesia merupakan contoh nyata bagaimana kekuasaan dapat mencoba
mengendalikan narasi publik dan membatasi ruang untuk pemikiran
alternatif. Fenomena ini tidak hanya memengaruhi seniman itu sendiri,
tetapi juga masyarakat secara luas, yang kehilangan kesempatan untuk
merefleksikan diri melalui karya-karya yang menantang dan relevan.

Ketika kita menelusuri hubungan antara disinformasi, sensor, dan hak
atas informasi, kita melihat sebuah teka-teki yang saling terhubung. Di satu
sisi, ada kebutuhan untuk mengatasi penyebaran informasi yang merusak.
Di sisi lain, ada bahaya bahwa upaya ini akan mengarah pada sensor dan
pembatasan yang tidak proporsional. Hak atas informasi, dalam konteks
ini, bukan hanya hak untuk menerima data, melainkan hak untuk mene-
rima data yang akurat dan beragam, tanpa distorsi atau manipulasi, baik
oleh disinformasi maupun oleh sensor. Hak ini berfungsi sebagai kompas
moral dalam kegelapan digital, menuntut transparansi dari pemerintah,
akuntabilitas dari platform digital, dan kesadaran kritis dari setiap individu.

Masyarakat yang ingin menjaga kualitas demokrasinya harus secara
aktif melindungi hak atas informasi. Ini bukan tanggung jawab satu pihak,
melainkan kolaborasi lintas sektor yang berkelanjutan. Pemerintah, plat-
form digital, dan masyarakat sipil harus bekerja sama untuk menciptakan
ekosistem informasi yang lebih sehat. Pemerintah harus memastikan
regulasi tidak disalahgunakan untuk sensor. Platform digital harus bertang-
gung jawab atas moderasi konten mereka tanpa menjadi arbiter tunggal
kebenaran. Dan masyarakat, pada gilirannya, harus meningkatkan literasi

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



digital mereka, belajar untuk mengenali disinformasi dan tidak mudah
terprovokasi.

Dalam konteks yang lebih luas, disinformasi dan sensor sama-sama
merupakan manifestasi dari kontrol atas narasi. Disinformasi berusaha
membanjiri ruang publik dengan narasi yang disukai, sementara sensor
berusaha menghilangkan narasi yang tidak disukai. Keduanya mengancam
otonomi individu dan kemampuan masyarakat untuk membuat keputusan
berdasarkan informasi yang benar. Jika disinformasi berhasil merusak
kepercayaan pada fakta, maka sensor akan membuat masyarakat tidak
memiliki akses pada fakta itu sama sekali.

Upaya untuk melawan disinformasi haruslah cerdas dan sensitif terha-
dap kebebasan berekspresi. Kita tidak bisa memadamkan api disinfor-
masi dengan mematikan semua sumber informasi. Sebaliknya, kita harus
membanyjiri ruang publik dengan fakta, data, dan narasi yang beragam,
membangun ketahanan informasi di tingkat individu dan kolektif. Ini
berarti mendorong jurnalisme yang independen, mendukung peneliti yang
berani, dan memberdayakan masyarakat untuk menjadi konsumen infor-
masi yang cerdas. Keseluruhan perjuangan ini adalah tentang memper-
tahankan ruang publik yang sehat, di mana ide-ide dapat dipertukarkan
secara bebas, kritik dapat disampaikan tanpa rasa takut, dan kebenaran
memiliki kesempatan untuk mengalahkan kebohongan. Tantangannya
sangat besar, dan jalan di depan tidak mudah.

Namun, hanya dengan pemahaman yang mendalam tentang hubungan
antara disinformasi, sensor, dan hak atas informasi, kita dapat mulai
membangun fondasi yang lebih kokoh untuk masa depan demokrasi kita
di era digital. Memahami disinformasi bukan hanya tentang mengetahui
kebohongan, tetapi juga tentang memahami mengapa kebohongan itu
menyebar. Memahami sensor bukan hanya tentang melihat apa yang
dihilangkan, tetapi juga tentang merasakan apa yang tidak pernah bisa
diungkapkan. Dan hak atas informasi adalah pengingat konstan bahwa
kebebasan kita sebagai warga negara sangat bergantung pada akses kita
terhadap kebenaran.

Perlindungan HAM dalam Era Digital: Kebebasan vs Regulasi

119



120

Solusi Hukum dan Keseimbangan Antara Inovasi
Teknologi dan HAM

Di balik setiap inovasi teknologi yang menjanjikan efisiensi dan kemu-
dahan, ada pertanyaan mendasar tentang kemanusiaan yang sering terlu-
pakan. Teknologi, dengan segala daya transformatifnya, tidak hadir di
keadaan yang terisolasi. Ia tumbuh dan berkembang dalam kerangka
masyarakat yang dibangun di atas fondasi nilai dan hak asasi manusia. Di
antara deretan kode dan algoritma, ada potensi besar untuk membentuk
ulang struktur sosial, ekonomi, dan bahkan cara kita memahami diri kita
sendiri. Namun, proses ini kerap berjalan tanpa kompas moral yang konsis-
ten. Persoalan utamanya bukan lagi tentang kemampuan untuk mencip-
takan sesuatu, melainkan tentang kebijaksanaan dalam mengendalikan
dampaknya terhadap martabat dan kebebasan individu.

Terdapat jurang pemisah yang semakin lebar antara laju inovasi dan
kemampuan hukum untuk mengikutinya. Hukum adalah entitas yang reak-
tif, dirancang untuk menanggapi masalah yang sudah muncul. Namun, di
hadapan teknologi yang bergerak secara eksponensial, model ini menjadi
usang. Ambil contoh fenomena ‘deepfake; teknologi yang memungkinkan
manipulasi video dan audio dengan sangat realistis. Kerangka hukum
tradisional yang berkaitan dengan fitnah sulit menanganinya, terutama
karena dampaknya menyebar global dalam hitungan detik. Hukum kini
berfungsi sebagai respons yang datang terlambat, alih-alih sebagai perlin-
dungan preventif.

Jeda waktu ini menuntut pergeseran filosofi hukum yang mendasar.
Kita tidak bisa lagi hanya fokus pada regulasi yang spesifik untuk setiap
jenis teknologi baru, karena pendekatan itu akan cepat kedaluwarsa. Kita
perlu beralih ke kerangka kerja yang lebih proaktif dan berlandaskan pada
prinsip. Daripada melarang atau mengatur detail teknis sebuah algoritma,
kita bisa menetapkan prinsip-prinsip akuntabilitas, transparansi, dan
keadilan yang harus dipatuhi oleh siapa pun yang mengembangkannya.
Misalnya, kita dapat menerapkan standar audit algoritma dan mewajibkan

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



publikasi logika keputusan untuk sistem Al yang memengaruhi kehidupan
publik, seperti dalam rekrutmen atau penentuan kredit. Pendekatan ini
menggeser fokus pada penetapan tanggung jawab atas desain dan pertang-
gungjawaban atas dampak yang ditimbulkan.

Kerangka kerja ini tidak bisa dibangun oleh satu pihak saja. Mengatur
inovasi yang kompleks dan multidimensi memerlukan kolaborasi yang
inklusif. Para ahli hukum dan pembuat kebijakan harus duduk bersama
dengan insinyur, ilmuwan, ahli etika, dan masyarakat sipil. Ruang-ruang
dialog ini harus menjadi wadah bagi semua pihak untuk menyampaikan
kekhawatiran dan aspirasi. Mendorong keterlibatan lintas-sektor sejak
tahap awal pengembangan akan membantu memastikan bahwa produk
akhir tidak hanya fungsional, tetapi juga selaras dengan nilai-nilai kema-

nusiaan.

Elemen krusial berikutnya adalah pemberdayaan individu melalui
literasi digital dan etika. Di era informasi yang membanjir, kemampuan
untuk membedakan fakta, memahami bagaimana data pribadi digunakan,
dan menyadari hak-hak kita di ruang digital adalah bentuk pertahanan
diri yang paling mendasar. Institusi pendidikan memiliki tanggung jawab
besar untuk menanamkan pemahaman ini. Literasi digital harus menca-
kup pemahaman mendalam tentang ekosistem teknologi, termasuk risiko
dan potensi penyalahgunaannya. Ketika setiap individu mampu menjadi
pengguna yang cerdas dan kritis, tekanan publik terhadap perusahaan dan
pemerintah untuk bertindak etis akan semakin kuat.

Secara hukum, isu yurisdiksi menjadi tantangan tersendiri. Internet
tidak mengenal batas negara, namun sistem hukum kita masih terikat
pada batas geografis. Sebuah perusahaan di satu negara bisa mengum-
pulkan data dari jutaan orang di negara lain, dan ketika terjadi pelang-
garan, sulit menentukan siapa yang berhak mengadili. General Data
Protection Regulation (GDPR) di Uni Eropa menawarkan sebuah model,
yang meskipun memiliki tantangan dalam implementasi, menunjukkan
bahwa kerangka hukum komprehensif dapat diterapkan secara global.
Tantangannya adalah menciptakan kesepakatan internasional yang fleksibel

Perlindungan HAM dalam Era Digital: Kebebasan vs Regulasi

121



122

dan bisa diadaptasi oleh negara-negara dengan sistem hukum yang berbeda.
Ini adalah pekerjaan panjang yang menuntut diplomasi dan kompromi.

Lebih jauh lagi, kita perlu beralih dari regulasi reaktif ke regulasi proak-
tif. Selama ini, hukum sering kali baru muncul setelah masalah terjadi.
Kita perlu mengantisipasi risiko-risiko potensial dari teknologi baru. Ini
berarti pembuat kebijakan harus berdialog secara intensif dengan para
ahli teknis untuk memahami potensi masa depan. Pendekatan ini mung-
kin tampak sulit, tetapi tidak mustahil. Contohnya, model serupa dengan
lembaga pengawas bioteknologi bisa diterapkan pada kecerdasan buatan.
Badan regulator khusus dapat dibentuk untuk meninjau dan memberikan
rekomendasi etis sebelum sebuah teknologi diluncurkan secara massal,
berfungsi sebagai ‘radar etis’ yang memberikan peringatan dini.

Perlunya kerangka kerja ini juga didukung oleh peran masyarakat
sipil. Mereka adalah garda terdepan dalam menuntut akuntabilitas dari
pemerintah dan perusahaan. Organisasi non-pemerintah, aktivis, dan
jurnalis investigasi telah memainkan peran penting dalam mengungkap
pelanggaran privasi dan penyalahgunaan data, seperti dalam skandal
Cambridge Analytica. Suara mereka sering kali menjadi katalisator bagi
perubahan kebijakan. Dukungan terhadap gerakan-gerakan ini adalah
bagian integral dari solusi. Mereka memastikan tidak ada ruang kosong di
mana kekuatan teknologi bisa beroperasi tanpa pengawasan.

Etika juga harus menjadi bagian yang tidak terpisahkan dari desain
teknologi itu sendiri. Para desainer dan insinyur memiliki kekuatan
besar untuk membentuk cara kita berinteraksi dengan dunia digital.
Pertimbangan etika harus menjadi bagian inti dari proses desain. Misalnya,
perancang antarmuka pengguna dapat memilih untuk tidak menggunakan
‘dark patterns’ yang memanipulasi perilaku pengguna. Pengembang algo-
ritma bisa memprioritaskan keadilan dan transparansi alih-alih sekadar
efisiensi. Mendorong “desain yang berpusat pada manusia” adalah langkah
fundamental menuju penciptaan teknologi yang sejalan dengan nilai-nilai

kemanusiaan.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



Tidak kalah penting adalah peran pasar dan etika bisnis. Kita tidak
bisa hanya mengandalkan regulasi dari atas. Perubahan juga harus dido-
rong dari bawah, dari kesadaran bahwa produk yang etis juga bisa menjadi
produk yang sukses secara komersial. Ketika konsumen mulai menuntut
produk yang menghargai privasi dan transparan tentang penggunaan data,
pasar akan merespons. Gerakan ini sudah mulai terlihat di mana beberapa
perusahaan mulai menonjolkan fitur privasi sebagai nilai jual. Ini menun-
jukkan bahwa tanggung jawab etis dapat menjadi keunggulan kompetitif.
Etika, dalam konteks ini, tidak lagi dilihat sebagai beban, melainkan aset
yang membangun kepercayaan dan loyalitas konsumen.

Mencapai keseimbangan antara inovasi dan hak asasi manusia bukan-
lah tujuan yang statis, melainkan proses yang berkelanjutan. Ini adalah
negosiasi yang tak pernah usai antara kemajuan teknis dan nilai-nilai yang
mendasari kemanusiaan. Kita harus senantiasa berfokus pada apa yang kita
bangun dan untuk siapa kita membangunnya. Teknologi yang kita ciptakan
harus memperluas lingkaran kebebasan dan keadilan, memberdayakan
yang terpinggirkan, dan menjembatani jurang ketidaksetaraan. Fokus
inilah yang akan memandu kita. Hukum, etika, dan kesadaran kolektif
adalah kompas kita dalam perjalanan ini, memastikan masa depan digital
yang kita bangun adalah tempat yang adil, bermartabat, dan melayani
seluruh umat manusia.

Perlindungan HAM dalam Era Digital: Kebebasan vs Regulasi

123



+ KONSTITUSI -

@HAK ASASI
MANUSIA

Teori dan Tantangan Kontemporer

o



?w

BAB VI

ARAH MASA DEPAN PERLINDUNGAN
HAM DI INDONESIA



126

Transformasi Institusional dan Regulasi Menuju
Sistem HAM Progresif

Ketika kita merenungkan gagasan tentang hukum, seringkali yang terlin-
tas adalah gambaran sebuah bangunan kokoh yang menjulang, dengan
pilar-pilar statis berupa pasal-pasal dan ayat-ayat undang-undang. Ia
berdiri tegak, menjamin kepastian dan ketertiban. Namun, seiring waktu,
bangunan itu mulai terasa kaku. Retakan-retakan kecil muncul di sana-
sini, seringkali di titik-titik di mana ia bertemu dengan realitas sosial yang
terus bergerak. Ketidaknyamanan ini bukanlah kebetulan. Ini adalah sinyal
bahwa sistem yang kita anggap mapan perlu ditinjau ulang, terutama dalam
kaitannya dengan Hak Asasi Manusia.

Hukum, dalam perspektif positivisme, melihat dirinya sebagai
satu-satunya sumber kebenaran, di mana undang-undang adalah hukum
itu sendiri. Keadilan diukur dari seberapa patuh sebuah tindakan terhadap
teks tertulis. Pendekatan ini melahirkan sebuah sistem yang formalistik, di
mana kepastian hukum menjadi ikon utama, mengesampingkan keadilan
yang tidak tercantum dalam teks perundang-undangan. Hal ini mencip-
takan sebuah paradoks. Di satu sisi, hukum berjanji melindungji, tetapi di
sisi lain, ia bisa menjadi institusi yang berjarak, terisolasi dari nilai-nilai
moral dan aspirasi keadilan masyarakat. Paradoks ini semakin terasa ketika
hukum digunakan sebagai alat kekuasaan, bukan sebagai sarana untuk
mencapai keadilan. Ja menjadi formalitas tanpa substansi, sebuah cangkang
kosong yang kehilangan jiwa kemanusiaan.

Sistem ini, sebagaimana yang disampaikan Satjipto Rahardjo, membuat
hukum menjadi sebuah “teknologi yang tidak bernurani” Ketika ia berha-
dapan dengan kompleksitas kehidupan, dengan cerita-cerita manusia
yang tidak bisa disederhanakan menjadi pasal, ia seringkali gagal. Di
Indonesia, kegagalan ini terasa begitu nyata, terutama dalam penegakan
HAM, di mana kasus-kasus pelanggaran berat seringkali berakhir tanpa
kejelasan, menciptakan fenomena impunitas. Paradigma hukum positif
yang sangat bergantung pada teks dan prosedur seolah mengabaikan esensi

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



kemanusiaan itu sendiri. Sebagai contoh, dalam kasus-kasus sengketa lahan
yang melibatkan masyarakat adat, hukum positif sering kali mengabaikan
hak-hak komunal yang tidak tercatat secara formal, mengutamakan kepe-
milikan pribadi yang didukung oleh sertifikat. Ini adalah contoh konkret
bagaimana hukum yang kaku dapat menjadi alat ketidakadilan.

Maka, gagasan hukum progresif hadir sebagai sebuah koreksi. Ia
muncul dari sebuah ketidakpuasan dan keprihatinan mendalam terhadap
kualitas penegakan hukum yang ada. Ini bukan sekadar gerakan reformasi,
melainkan sebuah revolusi cara pandang. Hukum progresif mengajak kita
untuk melihat hukum bukan sebagai tujuan, melainkan sebagai alat, sebagai
sebuah jalan untuk mencapai kesejahteraan dan kebahagiaan manusia.
Asumsi dasarnya jelas: hukum ada untuk manusia, bukan sebaliknya.
Jika ada masalah dalam hukum, hukumlah yang harus diperbaiki, bukan
manusia yang dipaksa masuk ke dalam sistem yang kaku. Hukum progresif
menyadari bahwa hukum tidak akan pernah sempurna jika hanya diukur
dari teks, melainkan dari dampaknya terhadap masyarakat. Ia adalah
jembatan antara teks hukum dan keadilan sosial.

Ini adalah sebuah panggilan untuk transformasi institusional yang
fundamental. Transformasi ini harus dimulai dari pemahaman bahwa
lembaga-lembaga hukum, dari legislatif hingga peradilan, bukanlah menara
gading yang berdiri sendiri. Mereka adalah bagian integral dari masyarakat
dan harus merefleksikan semangat kemanusiaan yang berdenyut di dalam-
nya. Gagasan ini menuntut sebuah pergeseran dari budaya birokrasi yang
kaku menjadi budaya layanan publik yang berempati.

Pertama, transformasi harus terjadi di tataran mental para penegak
hukum. Seorang hakim, jaksa, atau polisi tidak bisa lagi hanya menjadi
“corong undang-undang” Mereka dituntut untuk mengedepankan keju-
juran, empati, kepedulian, dan ketulusan. Ini adalah sebuah ajakan untuk
kembali pada hati nurani. Memutus perkara tidak lagi hanya tentang
mencocokkan fakta dengan pasal, tetapi juga tentang menemukan keadilan
substantif yang terkadang tersembunyi di balik kekakuan prosedur. Hukum
progresif menolak pemikiran konservatif yang mengutamakan hukum

Arah Masa Depan Perlindungan HAM di Indonesia

127



128

tertulis sebagai satu-satunya sumber utama. Ia mendorong para pene-
gak hukum untuk menjadi manusia yang utuh, yang mampu melihat
penderitaan dan harapan di balik setiap kasus. Perubahan ini menuntut
para penegak hukum untuk menjadi lebih dari sekadar penafsir hukum;
mereka harus menjadi guardian of justice, pelindung keadilan yang berani
mengambil keputusan yang tidak populer demi kebenaran. Ini menuntut
pendidikan hukum yang tidak hanya mengajarkan doktrin, tetapi juga
etika, moralitas, dan pemahaman mendalam tentang konteks sosial.

Kedua, transformasi harus menyentuh regulasi itu sendiri. Undang-
undang tidak boleh lagi hanya menjadi sebuah dogma yang absolut dan
final. Ia harus dilihat sebagai sesuatu yang selalu berada dalam proses,
sebuah “law in the making” yang terus menerus beradaptasi dengan reali-
tas sosial. Ini berarti proses legislasi harus menjadi lebih inklusif dan
responsif. Ia harus mampu mengakomodasi nilai-nilai keadilan yang terus
berkembang di masyarakat, alih-alih hanya melanggengkan kepentingan
elit. Kita sudah memiliki pondasi yang kuat di Indonesia, dengan Pancasila
dan UUD 1945 yang menjunjung tinggi HAM. Kini tantangannya adalah
bagaimana menerjemahkan pondasi tersebut ke dalam regulasi yang benar-
benar berpihak pada rakyat. Misalnya, dalam pembuatan undang-undang
tentang hak atas informasi atau perlindungan data pribadi, prosesnya harus
melibatkan partisipasi aktif dari masyarakat sipil, akademisi, dan praktisi
teknologi, bukan hanya dari perwakilan pemerintah dan korporasi. Ini
akan menciptakan regulasi yang tidak hanya efektif tetapi juga legitimat.

Ketiga, transformasi harus memprioritaskan pendidikan dan kesa-
daran publik. Untuk membangun sistem hukum yang progresif, masya-
rakat juga harus didorong untuk menjadi agen perubahan. Melalui literasi
hukum yang baik, masyarakat akan mampu menuntut hak-haknya. Mereka
akan menyadari bahwa proses hukum yang adil tidak sekadar penerapan
undang-undang, tetapi juga tentang sikap menghargai hak-hak setiap
individu. Kesadaran ini akan menciptakan sebuah tekanan sosial yang
sehat, memaksa institusi untuk berubah dari dalam. Transformasi ini juga
akan memberdayakan masyarakat untuk aktif berpartisipasi dalam proses

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



pembuatan kebijakan, memastikan bahwa hukum yang lahir mencermin-
kan aspirasi mereka. Pendidikan hukum harus keluar dari ruang kelas
dan masuk ke ruang publik, menjadi bagian dari kurikulum sekolah, dan
dibahas di forum-forum masyarakat.

Lebih jauh lagi, hukum progresif mengajak kita untuk melihat melam-
paui batas-batas institusional yang ada. Gagasan ini berani menolak
anggapan bahwa ketertiban hanya bisa bekerja melalui institusi-institusi
kenegaraan. Ia mengakui bahwa keadilan juga tumbuh di luar koridor
formal, di dalam inisiatif masyarakat sipil, di dalam gerakan-gerakan sosial,
dan di dalam setiap individu yang berani menuntut haknya. Keterbukaan
ini adalah kunci untuk menciptakan sebuah sistem HAM yang dinamis dan
berjiwa. [a merayakan keberanian para aktivis HAM dan jurnalis investigasi
yang sering kali berada di garis depan, mengungkap ketidakadilan yang
luput dari mata hukum formal. Mereka adalah cerminan dari semangat
progresivisme yang hidup dan terus berjuang untuk keadilan.

Perlu diakui, perjalanan menuju sistem hukum progresif ini tidak-
lah mudah. Ada tarik-menarik antara kepastian hukum yang dijanjikan
oleh positivisme dan keadilan substantif yang ditawarkan progresivisme.
Namun, ketidakpuasan terhadap sistem yang kaku dan berjarak adalah
bukti bahwa kita berada di persimpangan jalan. Pilihan kita sederhana:
bertahan pada sistem yang usang atau berani melangkah menuju sebuah
sistem yang bernurani, yang melihat manusia sebagai pusat dari segala
sesuatu, yang menjadikan hukum sebagai rahmat bagi dunia.

Peran Masyarakat Sipil dan Advokasi HAM

Dalam sebuah negara yang ideal, di mana hukum berfungsi seperti yang
seharusnya, sistem peradilan dan institusi negara lainnya akan menjadi
pilar utama dalam menjamin hak-hak warganya. Namun, realitas sering-
kali berbeda dari teori. Institusi formal, seperti pengadilan atau kepolisian,
terkadang terasa lamban, berjarak, atau bahkan, ironisnya, menjadi bagian
dari masalah itu sendiri. Di sinilah peran masyarakat sipil menjadi krusial.
Mereka adalah denyut nadi yang memastikan bahwa janji-janji hukum

Arah Masa Depan Perlindungan HAM di Indonesia

129



130

tidak hanya terhenti di atas kertas, tetapi benar-benar hidup dalam prak-
tik. Masyarakat sipil adalah garda terdepan, yang kehadirannya mengisi
kekosongan saat mekanisme formal gagal atau tidak mampu menjangkau

semua lapisan.

Masyarakat sipil, dalam konteks penegakan HAM, bukanlah entitas
yang tunggal. Ia adalah sebuah ekosistem yang kompleks, terdiri dari berba-
gai organisasi non-pemerintah (LSM), kelompok advokasi, akademisi,
jurnalis, hingga individu-individu yang berani bersuara. Peran mereka
sangat bervariasi, namun memiliki satu tujuan yang sama: mendorong
akuntabilitas dan memastikan martabat manusia dihormati. Tanpa mereka,
banyak kasus pelanggaran HAM akan hilang begitu saja dari catatan seja-
rah, terkubur di bawah tumpukan birokrasi dan kekuasaan.

Salah satu peran paling vital dari masyarakat sipil adalah melalui
advokasi. Ini adalah proses yang melampaui sekadar protes di jalanan.
Advokasi adalah upaya sistematis untuk menyuarakan ketidakadilan yang
dialami korban pelanggaran HAM. Advokasi yang efektif memerlukan data,
narasi yang kuat, dan pemahaman mendalam tentang lanskap hukum dan
politik. Misalnya, ketika sebuah komunitas adat menghadapi penggusuran,
kelompok advokasi akan bekerja mengumpulkan bukti, mendokumenta-
sikan pelanggaran yang terjadi, dan membangun argumen hukum untuk
melindungi hak mereka. Mereka tidak hanya membantu korban, tetapi
juga menciptakan preseden yang dapat digunakan untuk melindungi orang
lain di masa depan.

Namun, advokasi juga menghadapi tantangan yang besar. Seringkali,
kelompok advokasi berhadapan dengan kekuatan yang jauh lebih besar,
baik itu korporasi raksasa maupun struktur kekuasaan yang mapan. Mereka
rentan terhadap represi, intimidasi, dan kriminalisasi. Oleh karena itu,
advokasi juga merupakan bentuk perlawanan, sebuah ekspresi kebera-
nian yang menolak untuk dibungkam. Advokasi yang sukses adalah yang
mampu menggabungkan strategi hukum, komunikasi publik, dan mobi-
lisasi sosial untuk menciptakan perubahan yang nyata. Ini adalah sebuah

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



seni yang menuntut ketangguhan, ketajaman, dan komitmen yang tak
tergoyahkan.

Selain advokasi, masyarakat sipil juga berperan penting dalam peman-
tauan. Mereka bertindak sebagai mata dan telinga publik, mengamati dan
mendokumentasikan tindakan pemerintah dan lembaga penegak hukum.
Mereka mencatat setiap kasus pelanggaran HAM, dari penyiksaan terha-
dap narapidana hingga diskriminasi terhadap kelompok minoritas. Data
yang mereka kumpulkan seringkali menjadi bukti tak terbantahkan yang
dapat digunakan untuk menuntut pertanggungjawaban. Pemantauan
ini menciptakan sebuah sistem pengawasan informal yang memaksa
lembaga-lembaga negara untuk bertindak lebih hati-hati dan transparan.
Laporan dari Komnas HAM, misalnya, menjadi salah satu sumber data
utama yang menunjukkan bahwa penegakan HAM di Indonesia masih
menghadapi banyak tantangan. Ini adalah fungsi esensial dalam sebuah
demokrasi yang sehat.

Lebih jauh lagi, peran masyarakat sipil juga mencakup pendidikan dan
peningkatan kesadaran. Kurangnya pemahaman tentang HAM menjadi
salah satu faktor utama rendahnya partisipasi masyarakat dalam pene-
gakannya. Di sinilah organisasi masyarakat sipil memainkan peran vital.
Melalui lokakarya, kampanye media sosial, dan penerbitan materi eduka-
tif, mereka membantu masyarakat memahami apa itu hak-hak mereka,
mengapa hak-hak tersebut penting, dan bagaimana cara mempertahan-
kannya. Ketika individu menjadi sadar akan hak-hak mereka, mereka
akan lebih berani untuk melawan ketidakadilan. Mereka akan menyadari
bahwa mereka memiliki kekuatan untuk menuntut perubahan, dan bahwa
hak-hak mereka bukanlah hadiah dari negara, melainkan bagian tak terpi-
sahkan dari keberadaan mereka sebagai manusia.

Pendidikan ini juga harus menjangkau aparat penegak hukum itu
sendiri. Seperti yang dicontohkan dalam kasus tragedi Kanjuruhan,
kurangnya pemahaman tentang HAM di kalangan aparat keamanan dapat
berakibat pada pelanggaran berat. Masyarakat sipil dapat bekerja sama
dengan lembaga-lembaga negara untuk menyelenggarakan pelatihan yang

Arah Masa Depan Perlindungan HAM di Indonesia

131



132

berfokus pada pendekatan yang berlandaskan HAM, mengubah mentalitas
dari “kekuasaan” menjadi “perlindungan.”

Toleransi juga menjadi pilar penting dalam penegakan HAM yang
digerakkan oleh masyarakat sipil. Penegakan HAM tidak akan berhasil
jika masyarakat sendiri terpecah belah oleh diskriminasi berdasarkan ras,
agama, atau gender. Masyarakat sipil memainkan peran sentral dalam
mempromosikan dialog, saling pengertian, dan penghormatan terhadap
keragaman. Melalui inisiatif-inisiatif ini, mereka membangun fondasi sosial
yang kuat, di mana keadilan tidak hanya menjadi sebuah konsep hukum,
tetapi juga sebuah nilai yang dihidupi dalam kehidupan sehari-hari.

Keterlibatan masyarakat sipil dalam penegakan HAM bukanlah sebuah
pilihan, melainkan sebuah keharusan. Mereka adalah energi yang memas-
tikan hukum tetap relevan, institusi tetap bertanggung jawab, dan masya-
rakat tetap berdaya. Tanpa peran aktif mereka, hukum hanya akan menjadi
sebuah teks yang dingin, sebuah struktur tanpa jiwa. Sebaliknya, ketika
masyarakat sipil dan advokasi HAM beresonansi dengan aspirasi keadilan
yang lebih luas, hukum dapat menjadi sebuah kekuatan transformatif yang
sesungguhnya, sebuah rahmat yang mengalir dari hati nurani kolektif.

Konstitusi dan Hak Asasi Manusia



DAFTAR PUSTAKA

Al-Hajin, R. M. A. (2025). Revolution in John Lockes Philosophy: The
Two Treatises of Government. Sanaa University Journal of Human
Sciences, 4(1). https://doi.org/10.59628/jhs.v4il.1361

Aulia Diana Devi, & Seka Andrean. (2021). Implementasi Pendekatan
Teologis Normatif dalam Pluralisme Beragama di Indonesia. Talim :
Jurnal Pendidikan Islam, 4(1).

Aulia Rahmat. (2019). Rasionalisasi Hukum Alam oleh Hugo Grotius:
Dari Humanisasi Menuju Sekularisasi. Undang: Jurnal Hukum, 2(2).
https://doi.org/10.22437/ujh.2.2.433-470

Belardo Mega Jaya, & Muhammad Rusli Arafat. (2017). Universalism Vs.
Cultural Relativism dan Implementasinya dalam Hak Kebebasan
Beragama Di Indonesia. Pena Justisia: Media Komunikasi Dan
Kajian Hukum, 17(1).

Burns, T. (2011). Aristotle and Natural Law. History of Political Thought,
19(2). http://www.gbv.de/dms/spk/sbb/recht/toc/642114285.pdf

Enik Setyowati. (2021). Konvensi Internasional CEDAW: Kiprah PBB
dalam Menghapus Diskriminasi Wanita & Dukungan Indonesia
melalui Ratifikasi. Jurnal Artefaks, 8(2).

Hartogh, G. A. den. (1990). Tully’s Locke. Political Theory, 18(4), 656-672.
https://doi.org/10.1177/0090591790018004013

133



Humberto CantuRivera. (2023). The Universal Declaration of Human Rights.
Brill | Nijhoft eBooks. https://doi.org/10.1163/9789004365148

Jerimas Pelokilla. (2023). UUD 1945Sebagai Landasan Konstitusional
Terhadap Perlindungan Hak Warga Negara Indonesia. Journal of
Civic Education Research, 1(1).

Lazarski, C. (2012). Power Tends To Corrupt: Lord Acton’s Study of Liberty.
NIU  Press. https://www.amazon.com/Power-Tends-Corrupt-
Actons-Liberty/dp/0875804659

Loughlin, M. (2018). The apotheosis of the rule of law. The Political Quarterly,
89(4), 659-666. https://doi.org/10.1111/1467-923X.12526

Moh Fadhil. (2020). Impunitas Dan Penerapan Keadilan Transisi: Suatu
Dilema Penyelesaian Kasus Pelanggaran HAM Berat Di Masa Lalu.
Petitum, 8(2).

Prof. Dr. Nurliah Nurdin, S.Sos, MA, & Astika Ummy Athahira, S.STP,
M.Si. (2022). HAM, Gender, dan Demokrasi (Sebuah Tinjauan
Teoritis dan Praktis). CV. Sketsa Media.

Pustorino, P. (2023). Theoretical Foundations and General Characteristics
of Human Rights (pp. 9-26). T.M.C. Asser Press eBooks. https://doi.
0rg/10.1007/978-94-6265-563-8_2

Randall, M. H. (2013). The history of international human rights
law.  Elgar  Online. https://www.elgaronline.com/view/edco
11/9781849800358/9781849800358.00008.xml

Reimer, N. K., Schmid, K., Hewstone, M., & Ramiah, A. A. (2022). Self-
Categorization and Social Identification. 273-295. https://doi.
0rg/10.1002/9781394266616.ch11

Rhona K.M Smith. (2005). Hukum Hak Asasi Manusia. Yogyakarta :
Pusham UIL

Simma, B.,Khan, D.-E.,Nolte, G., &Paulus, A. (2024). Human Rights Council.
2023-2069. https://doi.org/10.1093/1aw/9780192864536.003.0075

134



Siti Ruhaini Dzuhayatin. (2020). Gender Glass Ceiling in Indonesia:
Manifestation, Roots, and Theological Breakthrough. Al-Jamiah,
59(1).

Sylvia Dwi Andini. (2022). Universalisme dan Relativisme Budaya
dalam Penegakan HAM terhadap Kasus Kerangkeng Manusia dan
Perbudakan Modern. Widya Yuridika: Jurnal Hukum, 5(2).

Tomy Michael. (2016). Memaknai Pemikiran Jean-Jacques Rousseau
tentang Kehendak Umum dalam Menciptakan Keadilan.
Kajian Multidisiplin Ilmu Dalam Pengembangan IPTEKS Untuk
Mewujudkan Pembangunan Nasional Semesta Berencana (PNSB)
Sebagai Upaya Meningkatkan Daya Saing Global.

Undang-undang (UU) Nomor 39 Tahun 1999 tentang Hak Asasi Manusia.
(n.d.).

United Nations. (1998). Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia. Diterima
dan diumumkan oleh Majelis Umum PBB pada tanggal 10 Desember
1948 melalui resolusi 217 A (III).

135



136



PROFIL PENULIS

Assoc. Prof. Dr. Amalia Syauket merupakan dosen
tetap pada Fakultas Hukum Universitas Bhayangkara
Jaya dengan kepakaran dalam bidang Hukum
Pemerintahan Daerah. Penulis menempuh pendi-
dikan Magister Ilmu Pemerintahan di Universitas
Satyagama Jakarta (2000), kemudian melanjutkan

studi doktoral di Universitas Padjadjaran hingga
meraih gelar Doktor Ilmu Pemerintahan pada
tahun 2013. Dengan latar belakang akademik tersebut, penulis mengab-
dikan diri sebagai pendidik, peneliti, dan pengembang ilmu hukum yang
senantiasa berupaya menghadirkan hubungan erat antara teori dan prak-
tik. Sebagai akademisi, Amalia Syauket merupakan sosok yang aktif dalam
penelitian dan publikasi ilmiah. Sepanjang tahun akademik 2024/2025
saja, penulis telah mempublikasikan lebih darilima belas artikel jurnal dan
empat buku yang mengangkat berbagai persoalan hukum pemerintahan
daerah. Produktivitas ini menunjukkan komitmen penulis dalam memper-
kaya literatur hukum Indonesia sekaligus memperluas cakrawala pema-
haman mengenai tata kelola pemerintahan daerah. Selain kiprahnya di
bidang akademik, penulis juga merupakan auditor hukum bersertifikat
serta asesor BKD Nasional. Peran ini mempertegas kontribusi Amalia
Syauket dalam ranah profesional, khususnya dalam memastikan standar

137



akademik dan tata kelola hukum berjalan secara baik. Tidak hanya itu,
penulis juga aktif dalam berbagai forum ilmiah dan organisasi profesi, yang
semakin memperkuat dedikasi terhadap dunia pendidikan tinggi serta
praktik hukum di Indonesia. Dengan rekam jejak yang panjang dan konsis-
tensi dalam pengabdian, penulis merupakan figur yang tidak hanya berfo-
kus pada pengajaran, tetapi juga aktif membangun jejaring keilmuan,
memajukan riset, dan menghasilkan karya yang relevan dengan kebutuhan
masyarakat. Kehadiran buku ini menjadi bagian dari komitmen Amalia
Syauket untuk terus menyumbangkan gagasan, pemikiran, serta solusi
dalam bidang hukum pemerintahan daerah, sehingga dapat dijadikan
rujukan oleh mahasiswa, akademisi, praktisi hukum, maupun para pembuat
kebijakan.

Tri Endah Karya Lestiyani, S.IP., M.IP., Penulis
merupakan seorang akademisi yang mengabdikan
diri dalam bidang Ilmu Pemerintahan. Saat ini
penulis berkarier sebagai dosen pada Program
Studi Ilmu Pemerintahan, Fakultas Ilmu Sosial dan
Ilmu Politik, Universitas Islam Negeri (UIN)
Sulthan Thaha Saifuddin Jambi. Latar belakang
akademiknya berakar dari Ilmu Pemerintahan, yang ditempuh sejak

jenjang sarjana hingga magister di Universitas Muhammadiyah Yogyakarta.
Penulis merupakan sosok yang aktif dalam dunia penelitian dan publikasi
ilmiah. Sepanjang tahun akademik 2024/2025, penulis telah menghasilkan
tidak kurang dari tujuh artikel yang dipublikasikan pada jurnal-jurnal
ilmiah nasional. Karya-karya tersebut mencerminkan komitmen penulis
dalam memperkuat tradisi akademik sekaligus memperkaya literatur di
bidang Ilmu Pemerintahan. Selain berkecimpung dalam pengajaran dan
penelitian, penulis merupakan bagian dari jejaring akademisi yang terga-
bung dalam Asosiasi Dosen Ilmu Pemerintahan (ADIPSI). Melalui orga-
nisasi ini, penulis turut berkontribusi dalam mengembangkan kapasitas

138



keilmuan, memperkuat kolaborasi riset, serta membangun sinergi antar
akademisi di tingkat nasional. Dengan rekam jejak tersebut, penulis meru-
pakan figur yang terus berupaya menghubungkan antara teori, penelitian,
dan praktik pemerintahan dalam konteks Indonesia kontemporer.
Kehadiran buku ini menjadi salah satu bentuk kontribusi penulis dalam
memperluas wawasan, memperdalam kajian, dan memperkuat diskursus
akademik di bidang Ilmu Pemerintahan.

Dr. Anggreany Haryani Putri, S.H., M.H.
merupakan dosen tetap pada Fakultas Hukum
Universitas Bhayangkara Jakarta sejak tahun
2015. Selain berkarier sebagai akademisi, penu-
lis juga berprofesi sebagai advokat dan konsul-
tan hukum yang aktif dalam praktik serta

berbagai kegiatan keilmuan di bidang hukum.
Penulis merupakan alumnus Fakultas Hukum
Universitas Bhayangkara Jakarta Raya (2006), melanjutkan studi Magister
Hukum di universitas yang sama (2013), dan menyelesaikan Program
Doktor Ilmu Hukum di Universitas Krisnadwipayana pada tahun 2023.
Dalam kiprah akademiknya, penulis merupakan sosok yang aktif menjadi
pembicara dalam berbagai diskusi publik dan seminar, khususnya terkait
Hukum Pidana, Hukum Acara Pidana, serta isu perlindungan anak dan
perempuan. Penulis juga kerap diminta memberikan keterangan sebagai
ahli, baik pada tahap penyidikan maupun proses persidangan di penga-
dilan. Selain mengajar dan menjadi praktisi, penulis merupakan penulis
yang produktif. Beberapa karyanya antara lain buku tentang Kriminologi,
monograf Perlindungan Hukum Bagi Anak Jalanan di Masa Pandemi Covid-
19, Perempuan dalam Lingkaran Prostitusi, Stop Perkawinan Anak:
Pelaminan Bukan Tempat Bermain Anak, Hukum Perlindungan Anak
Korban Child Cyber Grooming, Tubuhku Otoritasku: Hak atas Kesehatan

139



Reproduksi Perempuan sebagai Hak Dasar Perempuan, hingga Transformasi
Perlindungan Saksi dan Korban: Pendekatan Hukum, Psikososial, dan
Keadilan Restoratif. Penulis juga aktif menulis karya ilmiah lain yang
berfokus pada isu hak asasi manusia, khususnya perlindungan perempuan
dan anak. Salah satu tulisannya yang dikenal berjudul Hukum dan Hak
Asasi Manusia Adalah Milik Kita. Dengan dedikasi di bidang pendidikan,
penelitian, advokasi, dan penulisan, penulis merupakan figur yang konsis-
ten memperjuangkan nilai-nilai keadilan, kemanusiaan, dan perlindungan
hukum di Indonesia.

Dr. Ida Budhiati, S.H., M.H., Penulis merupakan
seorang akademisi dan praktisi hukum yang memiliki
pengalaman panjang dalam bidang hukum tata negara,
pemilu, dan hak asasi manusia. Lahir di Semarang pada
23 November 1971, penulis menempuh pendidikan
Sarjana Hukum di Universitas 17 Agustus 1945
Semarang, melanjutkan Magister Hukum, dan meraih

gelar Doktor Ilmu Hukum di Universitas Diponegoro. Sejak awal
kariernya, penulis merupakan advokat sekaligus pegiat bantuan hukum
yang aktif membela hak-hak masyarakat rentan melalui Lembaga Bantuan
Hukum (LBH) APIK Jakarta dan Semarang. Penulis juga pernah
mendirikan kantor advokat sendiri sebelum kemudian dipercaya menjadi
penyelenggara pemilu, antara lain sebagai Anggota dan Ketua KPU Jawa
Tengah (2003-2012), Anggota KPU RI (2012-2017), serta Anggota
Dewan Kehormatan Penyelenggara Pemilu RI (2012-2022). Selain
berkiprah di ranah praktis, penulis merupakan dosen tetap di Universitas
Bhayangkara Jakarta sejak 2019 dan aktif menulis berbagai karya ilmiah
serta buku, di antaranya Pemilu di Indonesia: Kelembagaan, Pelaksanaan,
dan Pengawasan (2018), Peran KPU dalam Representasi Politik (2018),
Mahkamah Konstitusi dan Kepastian Hukum Pemilu (2019), Orientasi
Penegakan Etik untuk Penyelenggara Pemilu Bermartabat (2020), dan

140



Filsafat Pemilu Berbasis Teori Keadilan Bermartabat (2021). Atas dedikasi
dan kiprahnya, penulis merupakan salah satu tokoh yang memperoleh
berbagai penghargaan, seperti Alumni Berprestasi Universitas 17 Agustus
1945 Semarang (2004), PWI Jateng Award (2013), serta sejumlah
penghargaan dari KPU RI, Bawaslu, dan organisasi masyarakat sipil atas
kontribusinya dalam penguatan demokrasi dan integritas pemilu di
Indonesia.

141



142



Konstitusi dan hak asasi manusia (HAM) adalah dua konsep yang sangat penting dalam
struktur negara modern. Konstitusi merupakan kerangka hukum yang mengatur
pemerintahan, pembagian kekuasaan, dan perlindungan hak-hak warga negara. Sebagai
dasar hukum negara, konstitusi harus memuat norma-norma yang menjamin hak-hak asasi
manusia sebagai hak fundamental yang dimiliki setiap individu, tanpa diskriminasi. Dalam
konteks ini, hak asasi manusia meliputi kebebasan individu, hak atas hidup, hak untuk tidak
disiksa, hak atas persamaan di hadapan hukum, serta hak untuk berpendapat dan beragama,

Seecara teori, konstitusi berfungsi untuk menetapkan dan melindungi hak-hak asasi
manusia dalam masyarakat. Megara yang berdasarkan pada prinsip demokrasi harus
menghormati dan menjamin hak-hak ini melalui sistem hukum yang adil dan berkeadilan.
MNamun, dalam praktiknya, penerapan dan perlindungan hak asasi manusia di berbagai negara
seringkali menghadapi tantangan yang signifikan. Tantangan kontemporer yang muncul
antara lainadalah ketidaksetaraan dalam penerapan hak asasi manusia, pelanggaran hak-hak
minaritas, serta konflik antara hak individu dan kepentingan negara atau masyarakat.

Didalam buku ini memuat materi sebagai berikut.

* Fondasi Teoritis dan Filesefis Hak + HAM dan Keadilan Sosial dalam
Asasi Manusia Megara Hukum

= Konstitusi sebagai Pilar Hak Asasi + Hak-Hak Kelompok Rentan dan
Manusia Marginal

= Hak Asasi Manusia dalam Praktik = Perlindungan HAM dalam Era
Masional dan Global Digital: Kebebasanvs Regulasi

= Tantangan Kontemporer Penegakan = Arah Masa Depan Perlindungan
HAM diIndenesia HAM dilndenesia

KONSTITUSI -

@HAK ASASI
MANUSIA

Teori dan Tantangan Kontemporer

-

LM BTG irg- B
*ii'“."ﬂ.ﬁ L9 BIEYT 1H

LT




	PRAKATA
	BAB I
	Fondasi Teoritis dan Filosofis Hak Asasi Manusia
	Hak Asasi Manusia sebagai Hak Kodrati dan Universal
	Perkembangan Teori HAM
	Tiga Generasi HAM dan Evolusinya dalam Wacana Global

	BAB II
	Konstitusi sebagai Pilar Hak Asasi Manusia
	Peran UUD 1945 sebagai Jaminan Konstitusional HAM
	Transformasi Hukum HAM melalui Amandemen Konstitusi
	Konstitusionalisme sebagai Batas Kekuasaan demi HAM

	BAB III
	Hak Asasi Manusia dalam Praktik Nasional Dan Global
	Jaminan HAM dalam Undang-Undang No. 39/1999 dan UU No. 26/2000
	Peran Lembaga Nasional dan Internasional dalam Penegakan HAM

	BAB IV
	Tantangan Kontemporer Penegakan HAM di Indonesia
	Diskriminasi Rasial, Gender, dan Minoritas Agama
	Politik Hukum dan Impunitas terhad Gap Pelanggaran HAM Berat
	Strategi Penegakan Hukum Progresif Berbasis Hak Asasi

	BAB V
	Ham dan Keadilan Sosial dalam Negara Hukum
	Keadilan Sosial sebagai Hak Konstitusional Rakyat
	Hukum sebagai Instrumen Keadilan Sosial
	Distribusi Kekuasaan dan Sumber Daya sebagai Pemenuhan HAM
	Distribusi Kekuasaan dan Sumber Daya sebagai Pemenuhan HAM

	BAB VI
	Hak-Hak Kelompok Rentan dan Marginal
	Perempuan dan Anak dalam Sistem Hukum HAM Nasional dan Internasional
	Masyarakat Adat, Difabel, dan Kelompok Minoritas
	Afirmasi Positif dan Peran Negara dalam Perlindungan Kelompok Rentan

	BAB VII
	Perlindungan HAM dalam Era Digital: Kebebasan Vs Regulasi
	Ancaman terhadap Privasi dan Kebebasan Berekspresi
	Disinformasi, Sensor, dan Hak Atas Informasi
	Solusi Hukum dan Keseimbangan Antara Inovasi Teknologi dan HAM

	BAB VIII
	Arah Masa Depan Perlindungan HAM di Indonesia
	Transformasi Institusional dan Regulasi Menuju Sistem HAM Progresif
	Peran Masyarakat Sipil dan Advokasi HAM


